
P a g e  1 | 20 

 

 

 
PAROISSE ORTHODOXE SAINT-BENOÎT-DE-NURSIE 

 

SAINTS, LECTURES BIBLIQUES, TROPAIRES ET KONDAKIA 

 
DU JOUR OU DE LA FÊTE 

LIVRET LITURGIQUE HEBDOMADAIRE 
Prières  

 
Symbole de foi – Notre Père – Prière avant la communion 

 
COMPLÉMENT AU LIVRET DU FIDÈLE DE LA                                

 DIVINE LITURGIE DE SAINT JEAN CHRYSOSTOME 

Dimanche 1er février 2026 
Ton 1 

 

DIMANCHE DU PUBLICAIN ET DU PHARISIEN  

Avant-fête de la Sainte Rencontre 
 

 
                      

L’évangile du jour : La parabole du publicain et du pharisien (Lc 18, 10-14) 
 

 

LIVRET À EMPORTER POUR LIRE ET MÉDITER LES TEXTES CHEZ SOI. 



P a g e  2 | 20 

 

 

Dimanche du publicain et du pharisien  

Début du Triode du Carême  

Le dimanche qui suit le dimanche de Zachée est consacré au 
publicain et au pharisien. La veille au soir, aux Vêpres, commence 
le Triode (voir page 9) période pendant laquelle l’on utilise le livre 
liturgique appelé le Triodion (voir page 9). 

Deux hommes sont allés au Temple pour prier. L’un était un pharisien qui 
observait scrupuleusement les exigences de la religion : il priait, jeûnait et contribuait 
en argent au Temple. Ce sont de très bonnes choses et devraient être imitées par 
quiconque aime Dieu. Nous qui ne remplissons peut-être pas ces exigences aussi bien 
que le pharisien ne devrions pas nous sentir en droit de lui reprocher sa fidélité. Son 
péché était de mépriser le publicain et de se sentir justifié à cause de ses observances 
religieuses extérieures. 

Le deuxième homme était un publicain, un publicain méprisé du peuple. Il a 
cependant fait preuve d’humilité, et cette humilité l’a justifié devant Dieu (Luc 18 : 14). 

La leçon à retenir est que nous ne possédons ni la piété religieuse du pharisien, 
ni le repentir du publicain, par lesquels nous pouvons être sauvés. Nous sommes 
appelés à nous voir tels que nous sommes réellement à la lumière de l'enseignement 
du Christ, lui demandant d'être miséricordieux envers nous, de nous délivrer du péché 
et de nous conduire sur le chemin du salut. 

(Source : oca.org) 
 

Autres textes : Homélies et commentaires de : 

Saint Théophane le Reclus 

Sagesse-orthodoxe et Radio Notre-Dame 

Monseigneur Antoine Bloom 

Père Noël Tanazacq 

Père Boris Bobrinskoy 

 

(page 10)  
(page 11) 

(page 13)  
(page 15) 

(page 18) 
 

 

 

 

Livret d’accompagnement 

Paroles à méditer 
 

HOMÉLIES ET COMMENTAIRES sur L’ÉVANGILE DU JOUR  
Livret distinct complémentaire 

Disponible en version papier à l’entrée de la chapelle  et en version 
numérique téléchargeable-pour quelques jours- sur notre site internet. 

 

– Section Aperçu pour présenter brièvement  un texte 
et aider à en saisir le sens. 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=fr&hl=fr&client=webapp&u=https://images.oca.org/icons/lg/prelent/publicanpharisee.jpg


P a g e  3 | 20 

 

 

TROPAIRES, PROKIMÉNON ET KONDAKIA 
 

Dimanche 1er  février 2026 

 

ton 1 – 34e dimanche après la Pentecôte – 1er dimanche du Triode 

 

Dimanche du Publicain et du Pharisien 
Avant-fête de la Rencontre du Seigneur  

 

Liturgie de saint Jean Chrysostome 
 

 
COMMÉMORÉS CE JOUR 

Saint Tryphon martyr a Nicée (250)*(voir ci-dessous); saintes Perpétue et Félicité, martyres à 
Carthage avec leurs compagnons saints Satyre, Révocat, Saturnin et Second (202-203) ; saint Eubert 
évêque de Tournai (294) ; saint Pierre le Galate (429) ; saint Paul, évêque de Trois-Châteaux (V°) ; 
saint Vendimien, ermite en Bithynie (vers 512) ; sainte Brigitte, vierge et abbesse en Irlande (vers 
525) ; saint Torquat, évêque de Valence (VI°) ; saint Précore de Soissons, solitaire (VI°) ; saint Seiriol, 
moine gallois (VI°) ; saint Léger, évêque de Coutances (VII°) ; saint Martin, évêque de Velay (VII°). 

 
 

 
 
 

 
Synaxaire – Saint Tryphon 

 

PL-9 

Tropaire - ton 1, dimanche, la Résurrection 

 
La pierre scellée par les juifs, Ton Corps très pur gardé par les soldats, Tu ressuscites le 
troisième jour, ô Sauveur, donnant la vie au monde. C’est pourquoi les vertus célestes 
Te crient, ô Donateur de vie, gloire à Ta résurrection ô Christ! Gloire à Ton Royaume! 

Gloire à Ton économie! Seul ami de l’homme.  

 

Tropaire, ton 1, Avant-fête de la Sainte Rencontre 

 

Du haut du ciel se penchant vers la terre, le chœur céleste / voit porter au temple 

comme un enfant nouveau-né / par une Mère virginale le premier-né de toute la 

création // et dans l'allégresse les Anges chantent l'hymne d'avant-fête avec nous. 

https://orthodoxie.com/wp-content/uploads/2016/02/tryphon.jpg


P a g e  4 | 20 

 

Gloire…  

Kondakion - ton 4, du triode, le publicain et le pharisien  

Fuyons l’orgueil du pharisien, / et apprenons du publicain l’humilité,/ criant dans nos 

soupirs au Seigneur :  // purifie-nous, ô Toi qui seul Te laisses fléchir. 

Et maintenant…Amen 

 

 

Kondakion, ton 1, de l’Avant-fête de la Sainte Rencontre 

 

Seigneur qui par ta naissance as sanctifié le sein de la Vierge, / par ta Présentation tu as 
béni les mains de Siméon. / En venant à notre rencontre tu nous as sauvés, / ô Christ 
notre Dieu. / Donne en notre temps la paix à ton Église, / affermis nos pasteurs dans 
ton amour, // toi le seul ami des hommes. 

PL-10 

 

Prokimenon, ton 1 (Ps. 32, 22 et 1) dimanche, la Résurrection 

 

Seigneur, que Ta miséricorde soit sur nous, car nous avons espéré en Toi. 

v. Justes, réjouissez-vous dans le Seigneur ! La louange sied aux hommes droits ! 

 

 

 

 

 

 

 

 

PL-10 

 



P a g e  5 | 20 

 

Lecture de la seconde épître du saint apôtre Paul à Timothée 

(du jour) (2Tm 3, 10-15) 

Mon enfant Timothée, tu m’as suivi dans mon enseignement, dans ma conduite 

et mes projets, dans la foi, la patience, dans l’amour du prochain et la constance, 

dans les persécutions et les souffrances qui me furent infligées à Antioche, à 

Iconium et à Lystres. Quelles persécutions n’ai-je pas eu à subir ! Et de toutes le 

Seigneur m’a délivré. D’ailleurs, tous ceux qui veulent vivre avec piété dans le 

Christ Jésus seront persécutés ; tandis que les méchants et les imposteurs feront 

toujours plus de progrès dans le mal, séduisant les autres et s’égarant eux-mêmes 

tout à la fois. Mais toi, demeure ferme dans ce que tu as appris et dont tu as acquis 

la certitude, puisque tu sais de qui tu le tiens et que depuis l’enfance tu connais 

les saintes Écritures : elles sont à même de te procurer la sagesse qui conduit au 

salut par la foi dans le Christ Jésus. 

 

PL-10 

Alléluia, ton 1 (Ps. 17, 48 et 51) dimanche, la Résurrection 

 

v. C’est Dieu qui est mon vengeur, et qui m’assujettit les peuples. 

Verset : Il accorde de grandes délivrances à son Roi, Il fait miséricorde à Son oint. 

PL-11 

 
Lecture de l'Évangile selon Saint Luc   

(du jour) (Lc 18, 10-14)   

Le Seigneur dit cette parabole : Deux hommes montèrent au Temple pour prier : 

l’un était Pharisien, l’autre publicain. Le Pharisien, la tête haute, priait ainsi en 

lui-même : Ô Dieu, je te rends grâces de ce que je ne suis pas comme le reste des 

hommes, qui sont rapaces, injustes, adultères, ou bien encore comme ce 

publicain ; je jeûne deux fois par semaine, je donne la dîme de tous mes revenus. 

Le publicain, se tenant à distance, n’osait même pas lever les yeux vers le ciel, 

mais il se frappait la poitrine en disant : Ô Dieu, aie pitié de moi pécheur ! Je 

vous assure que ce dernier descendit chez lui justifié, l’autre non. Quiconque 

s’exalte sera humilié et quiconque s’humilie sera exalté. 
 

 
 



P a g e  6 | 20 

 

PL-31 

 

Verset de communion 

 

Louez le Seigneur des cieux, louez-le dans les lieux très hauts. (Ps. 148,1) dimanche, la 
Résurrection 

 

Alléluia, alléluia, alléluia. 

 

Pendant la communion le chœur chante des hymnes (propre au jour) qui ne sont pas 
transcrits dans ce Livret des fidèles. Prendre le Livret de la Divine liturgie de 
saint Jean Chrysostome pour la suite de l’office. Prières en pages 10 et 11. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



P a g e  7 | 20 

 

PRIÈRES 

 

 

PL-21 

 

SYMBOLE DE FOI 

 

Je crois en un seul Dieu, le Père Tout-puissant, 

Créateur du ciel et de la terre, 

et de toutes les choses visibles et invisibles.  

Et en un seul Seigneur Jésus-Christ, 

Fils unique de Dieu,                                                                                                                                          
né du Père avant tous les siècles.                                                                                                           

Lumière de lumière,  

vrai Dieu de vrai Dieu, engendré, non créé, 

consubstantiel au Père,                                                                                                                                 
par qui tout a été fait.                                                                                                                                    

Qui, pour nous, hommes, et pour notre salut,  

est descendu des cieux, 

s'est incarné du Saint-Esprit et de Marie la Vierge, 

et s'est fait homme.  

Il a été crucifié pour nous sous Ponce Pilate, 

a souffert et a été enseveli.  

Et Il est ressuscité le troisième jour, selon les Écritures,  

Et Il est monté aux cieux ( ou, au ciel)  et siège à la droite du Père. 

Et Il reviendra en gloire juger les vivants et les morts;  

Son Règne n'aura point de fin.  

Et en l’Esprit Saint, 

Seigneur, qui donne la vie,  

qui procède du Père, qui est adoré et glorifié avec le Père et le Fils, 

qui a parlé par les prophètes.  

En l'Église, une, sainte, catholique et apostolique.  

Je confesse un seul baptême  

Pour la (ou, En)  rémission des péchés.  

J'attends la résurrection des morts  

Et la vie du siècle à venir.  

Amen 

 

 



P a g e  8 | 20 

 

 

PL-29 

NOTRE PÈRE 

Notre Père qui es aux cieux,  

que Ton Nom soit sanctifié, que Ton règne arrive, 

que Ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel.                                                                       
Donne-nous aujourd'hui notre pain substantiel, 

et remets-nous nos dettes 

comme nous remettons à nos débiteurs, 

et ne nous soumets  pas à l’épreuve,  

mais délivre-nous du Malin. 
 

 

 

PL -32 

PRIÈRE AVANT LA COMMUNION 

Je crois, Seigneur, et je confesse  

que Tu es, en vérité, le Christ, le Fils du Dieu vivant, 

venu dans le monde pour sauver les pécheurs, 

dont je suis le premier.                                                                                                                                      
Je crois encore que ceci même est Ton Corps très pur                                                                                            

et que ceci même est Ton Sang précieux. 

Je Te prie donc: aie pitié de moi et pardonne-moi  

les fautes, volontaires et involontaires,  

commises en paroles et en actes, sciemment ou par inadvertance, 

et rends-moi digne de participer, sans encourir de condamnation, 

à tes Mystères très purs,  

pour la rémission des péchés et la vie éternelle. Amen. 

 

À Ta Cène mystique, Fils de Dieu,  

reçois-moi aujourd'hui,  

je ne révélerai pas le Mystère à Tes ennemis;  

je ne te donnerai pas le baiser de Judas, 

mais comme le larron, je Te confesse:  

souviens-Toi de moi, Seigneur, quand Tu viendras en Ton Royaume.  

 

Que la participation à Tes Saints Mystères, 

Seigneur, ne me soit ni jugement, 

ni condamnation, mais la guérison de mon âme, 

et de mon corps. 

Amen.   



P a g e  9 | 20 

 

 

 

Le Triode est, dans l'Église orthodoxe, une période préparatoire à Pâques qui 
commence le dimanche du Publicain et du Pharisien (70 jours avant Pâques) et se 
termine le Samedi saint (veille de Pâques). Le Triode se décline en trois temps : 
les dimanches préparatoires, le Grand Carême et la Semaine sainte. 
Les trois semaines avant le début du Grand Carême sont consacrées à la 
méditation, à la prière et à la préparation du Grand Carême. Elles sont marquées par : 
le dimanche du Publicain et du Pharisien (J-70 : 70 jours avant Pâques), débute le 
Triode, le Petit carême et consacre une semaine de méditation sur l'humilité à l'égard 
des autres et de la Grâce divine ; le dimanche du Fils prodigue (J- 63) précède une 
semaine de prière sur la parabole du Fils prodigue et sur la reconnaissance de ses 
erreurs ; le dimanche du Jugement dernier (J-56)) marque la fin de la consommation 
de viande, il marque le début de la Semaine des laitages et le Carnaval ; le dimanche 
du Pardon (J-49) marque la fin du Petit carême et du Carnaval. Le Lundi pur qui suit 
débute le Grand Carême. Le Grand Carême débute le Lundi pur (J-48) et se termine 
le Samedi saint (J-1). Durant cette période, il est prescrit de s'abstenir de consommer 
de la viande, des aliments gras ou riches, de se consacrer à l'humilité, à l'attention aux 
autres et à la prière.Pour les chrétiens orthodoxes, le Grand Carême prend fin le 
vendredi de la sixième semaine. Il est suivi du Samedi de Lazare et du dimanche des 
Rameaux (J-7). Après ce dimanche commence une période distincte, la Semaine 
sainte qui précède directement Pâques. 

 

 

 

 

Le Triodion est le livre liturgique, utilisé par les Églises d'Orient – Églises orthodoxes 
et Églises catholiques de rite byzantin – prescrivant l'ordonnancement des rites et 
cérémonies du Petit et du Grand Carême qui précèdent Pâques. Le nom de Triodion 
provient du fait que les canons de l'orthros de semaine, lors de la période préparatoire 
à Pâques (Petit Carême et Grand Carême), contiennent seulement trois odes et sont 
appelés triodes. La période couverte par le Triodion va du dimanche du Publicain et du 
Pharisien (70 jours avant Pâques) à l'office du soir du Samedi saint (la veille de 
Pâques). 
 

 

 

 

 

 



P a g e  10 | 20 

 

 

 
Saint Théophane le Reclus 

 (1815-1894) 
 

Luc 18:10-14-39 
 

Dimanche du Pharisien et du Publicain 
 

Hier, la lecture de l'Évangile nous a appris la persévérance dans la prière, et 
maintenant elle enseigne l'humilité, ou le sentiment de ne pas avoir le droit d'être 
entendu. Ne présumez pas que vous avez le droit d'être entendu, mais approchez la 
prière comme quelqu'un qui est indigne de toute attention, ne vous permettant que 
l'audace nécessaire pour ouvrir votre bouche et élever la prière vers Dieu, connaissant 
la condescendance infinie du Seigneur envers nous, qui sommes pauvres.  
Ne permettez même pas de venir à votre esprit l'idée suivante: "J'ai fait telle et telle 
chose, alors donne-moi telle et telle chose." Considérez ce que vous avez pu faire 
comme votre obligation. Si vous ne l'aviez pas fait, vous auriez été l'objet de sanctions, 
et ce que vous avez fait, est en fait rien qui ne mérite récompense: vous n'avez rien fait 
de spécial.  
Ce pharisien énumérait ses droits à être entendu, et il quitta l'église avec rien. Le mal 
n'est pas qu'il avait réellement agi comme il l'avait dit, car en effet il aurait dû le faire. 
Le mal est qu'il l'a présenté comme quelque chose de spécial et que, l'ayant fait, il aurait 
dû ne plus y penser.  
Délivre-nous, ô Seigneur, de ce péché du pharisien! On parle rarement comme le 
pharisien en paroles, mais dans les sentiments du cœur, on est rarement différent de 
lui. Car pourquoi les gens prient-ils mal? C'est parce qu'ils pensent être très bien aux 
yeux de Dieu, même sans prier. 
 

Version française Claude Lopez-Ginisty 
d'après 

St. Theophan the Recluse 

 
Source intenet : www.stfeofanzatvornik.blogspot.com/ 

 
 

 

http://www.stfeofanzatvornik.blogspot.com/


P a g e  11 | 20 

 

 

 

 

HOMÉLIE 

 Évangile du pharisien et du 
publicain   

Lc 18, 10-14 
 

«Nous ne disons pas que tous seront sauvés ; nous 
disons que tous peuvent être sauvés, s’ils écoutent la 

voix de leur Seigneur miséricordieux..» 

par Radio Notre-Dame et Sagesse-orthodoxe (1) 
 

 

 
  
  

Un lieu commun  

Nous connaissons tous cette parabole, sorte de lieu commun du christianisme, aussi 
célèbre qu’actuelle : l’hypocrisie religieuse, la tartufferie triomphante, ne sont pas 
mortes ; bien des personnes se sont éloignées de la religion pour cette raison. Pourtant, 
un pharisien, avant de devenir l’image négative de l’orgueil spirituel, est, dans la 
tradition juive, le gardien de la tradition, l’élite spirituelle de référence, notamment à 
l’époque de la vie terrestre du Fils de Dieu. De nombreux pharisiens ont reconnu en 
Jésus le Messie et le Fils de Dieu : Nicodème, Simon le Pharisien, Simon de Cyrène, 
saint Paul… Et, parce qu’ils représentent le meilleur de l’orthodoxie juive, ils sont mis 
par le Seigneur devant leur responsabilité. Quant au publicain, tout le monde sait qu’il 
est le pire de cette société, le traître, le collaborateur de l’occupant romain. Dans cette 
catégorie honnie, Jésus a trouvé également des disciples : Zachée, ou Matthieu le 
collecteur d’impôts de Capharnaüm… 

Pas de différence 

Jésus Christ ne fait pas de différence entre les pauvres et les riches, les dignes et les 
indignes, les pécheurs et les justes. Le Fils de Dieu et Fils de l’Homme, est l’image 
parfaite du Père qui fait ruisseler sa miséricorde sur les uns et sur les autres, en 
magnifique Soleil de miséricorde. Cela ne justifie ni le traître ni l’hypocrite : mais, l’un 
et l’autre sont aimés et appelés au Salut. En dénonçant l’orgueil spirituel, le Seigneur 
veut sauver l’orgueilleux et lui ouvrir miséricordieusement les yeux ; en regardant avec 
amour le traître, Il l’invite au repentir. Nous ne disons pas que tous seront sauvés ; 
nous disons que tous peuvent être sauvés, s’ils écoutent la voix de leur Seigneur 
miséricordieux. Nous tous – tartuffe ou judas – pouvons être sauvés par le repentir. Le 
message du carême pascal est un immense espoir : qui que je sois, le Christ est là pour 
moi. 



P a g e  12 | 20 

 

Le mystère de la personne créée 

Il est là, non pour des justes, des pécheurs, des pharisiens ou des publicains ; Il est là 
pour des « personnes », comme le dit la parabole : « deux personnes montèrent au 
Temple pour y prier ». Dieu s’intéresse aux personnes, parce qu’Il s’intéresse au sceau 
de son image personnelle présente en tout homme. Le message pascal est orienté vers 
l’émergence de la personne humaine, transcendant les vertus et les vices : la personne 
est elle-même, et le Seigneur se reconnaît en elle comme en son image. Et le repentir 
opère la distinction entre le pécheur et le péché, entre la personne et ce qu’elle a pu 
penser, dire ou faire. Mais l’émergence de la personne – grande révolution opérée par 
le Fils de Dieu – suppose une autre subversion. 

La subversion évangélique 

Le Christ, avec sa pédagogie habituelle, choisit d’abaisser celui qui est justement élevé 
– le Pharisien – et d’élever celui qui est à juste titre méprisé. Ce renversement, ou cette 
remise à niveau des valeurs, caractérise la méthode évangélique. La Mère de Dieu le 
chante : « Il a dispersé ceux qui s’élevaient dans les pensées de leur cœur. Il a renversé 
les puissants de leur trône et Il a élevé les petits ». Ceux qui sont à juste titre respectés 
sont déstabilisés ; ceux qui sont à juste titre méprisés – et il y en a dans l’Évangile – 
sont honorés. L’Évangile renverse les valeurs de ce monde : il instaure un nouvel ordre 
de valeurs, celui du Royaume, où le critère de la vérité est l’humilité – non devant les 
hommes – mais devant Dieu. Qu’est-ce que l’humilité ? – pour les anges et pour les 
hommes, reconnaître – suprême philosophie et sagesse ! – que seul le Seigneur est 
Seigneur. 

La connaissance suprême 

Le Royaume est la connaissance qu’il n’est d’autre roi que le Roi, et d’autre royauté que 
la sienne. La seigneurie de Dieu est exclusive ; elle est incommensurable à toute autre 
valeur ; et les anges des hiérarchies supérieures le savent, qui le glorifient 
inlassablement comme seul Seigneur et Roi : « Saint ! Saint ! Saint ! Seigneur des 
armées angéliques ! » Le grand Carême est la voie de l’humilité, du charisme 
émerveillé de glorifier Dieu, sa sagesse, sa compassion, son amour, la justesse de ses 
jugements ! Or, là où est l’humilité, là est la personne. 

(1)  Radio Notre-Dame, “Lumière de l’Orthodoxie”, 28 janvier 2018 

Source internet : www.sagesse-orthodoxe.fr/homelies/evangile-du-pharisien-et-du-publicain-luc-
18-10-14/ 

 

 

 

http://www.sagesse-orthodoxe.fr/homelies/evangile-du-pharisien-et-du-publicain-luc-18-10-14/
http://www.sagesse-orthodoxe.fr/homelies/evangile-du-pharisien-et-du-publicain-luc-18-10-14/


P a g e  13 | 20 

 

        LE PUBLICAIN ET LE PHARISIEN (1) 

par Mgr Antoine (Bloom) de Souroge 

 

Aperçu Dans son homélie sur la parabole du Pharisien et du Publicain, Mgr Antoine de Souroge 
explique que cette histoire ne rejette pas la vertu authentique, mais dénonce l'orgueil et 
l'autosatisfaction spirituelle. Le Pharisien, bien que vertueux, se glorifie de ses mérites et méprise les 
autres, tandis que le Publicain, conscient de son indignité, implore humblement la miséricorde divine. 

Mgr Antoine souligne que la véritable vertu doit conduire à l'humilité et à la reconnaissance que toute 
sainteté vient de Dieu. Nous sommes appelés à vivre de manière exemplaire pour que notre vie reflète 
la gloire de Dieu, tout en étant conscients que nos bonnes actions ne sont possibles que par Sa grâce. 

Un simple soupir sincère peut sauver, comme le cri du Publicain ou du larron sur la croix, mais cela ne 
justifie pas une vie négligente et indigne. Dieu entend les prières authentiques qui viennent du cœur, 
mais Il ne se laisse pas tromper par des mots vides ou calculés. 

Cette parabole nous rappelle l'importance de l'humilité, de la lutte pour une vie pure, et de la 
préparation spirituelle, particulièrement en vue du Carême. Elle invite à un examen de conscience 
profond, pour avancer avec sincérité et humilité sur le chemin vers Dieu. 

Au nom du Père et du Fils et du Saint Esprit! 
Nous avons entendu aujourd’hui la 
parabole du pharisien et du publicain. 
Dans cette parabole, le Sauveur dit : „et le 
publicain quitta le temple plus justifié 
que le pharisien...”Cela veut-t-il dire que 
toute la vertu, la vertu authentique du 
pharisien n’a eu pour Dieu aucune 
signification, tandis qu’un seul soupir a 
suffi pour que le publicain soit sauvé et 
placé au-dessus du juste pharisien?  

Non. L’office nous apprend que nous 
devons éviter les paroles orgueilleuses du 
pharisien et apprendre les hauteurs 
d’humilité du publicain. Parallèlement, 
l’Église nous dit qu’il nous faut acquérir 
la vraie, l’authentique vertu ; mais si elle 
est pour nous un moyen de nous 
rengorger, il vaut mieux ne pas la 
posséder et même ne rien avoir du tout 
en dehors de la profonde conscience 
affligée de notre indignité devant Dieu. 

Nous sommes appelés à être la gloire de 
Dieu ; nous sommes appelés à vivre de 
telle façon qu’en voyant nos bonnes 
actions, les gens rendent gloire et 
honneur à notre Dieu, à ce qu’ils soient 
émerveillés par Celui qui peut nous 
enseigner, comme à d’autres, la même 
sainteté, la même vertu que celle que 
nous voyons chez les saints. Toutefois, en 
même temps, cette même vertu doit nous 
mener à prendre conscience que Dieu est 
infiniment saint, infiniment grand et que 
devant Lui nous ne pouvons-nous 
glorifier d’une vertu que nous n’aurions 
jamais pu acquérir sans Lui. Il nous 
arrive d’avoir de bons élans mais la force 
d’accomplir les actions, la force 
nécessaire pour mener notre vie afin 
qu’elle soit rayonnante de la gloire de 
Dieu, cette force ne peut nous être 
donnée que par miséricorde divine. 

 



P a g e  14 | 20 

 

Voilà pourquoi nous devons, d’un côté, 
nous battre de toutes nos forces : afin que 
notre vie soit immaculée ; pour qu’en 
nous regardant, les gens soient 
émerveillés de ce que nous a enseigné le 
Seigneur ; et en même temps, parce qu’en 
nous battant pour la pureté et la lumière, 
le bien, la vérité, nous sentons de plus en 
plus intimement que seul Jésus Christ est 
saint, que Lui seul est infiniment parfait, 
nous apprenons à Le vénérer avec 
humilité, amour et joie, et à ne rendre 
gloire qu’à Lui seul. 

En vérité, un seul soupir a sauvé le 
publicain, un seul cri a sauvé le larron sur 
la croix, un seul mot du fond de notre 
cœur est suffisant pour que nous soit 

révélé l’amour divin : mais ce dernier 
cri  ne saurait remplacer le devoir de 
toute une vie. Nous n’avons pas le droit 
de nous reposer sur l’idée qu’après une 
vie médiocre, indigne de nous-mêmes et 
de Dieu, au dernier moment, nous 
n’aurons qu’à dire : « Mon Dieu, aie pitié 
de moi, pécheur ! » et que Dieu nous 
croira sur parole. Dieu entend la moindre 
parole qui vient du fond du cœur mais il 
n’entend pas la parole calculée, la parole 
que nous osons dire en espérant qu’un 
mot vide de sens remplacera toute une 
vie. Aussi, méditons cette parabole. En ce 
moment l’Église nous aide à mieux nous 
connaître, afin d’entrer préparés dans le 
Carême. Amen. 

1976 ou auparavant 

(1) Source :  Monseigneur Antoine BLOOM, Homélies pour chaque dimanche, pages 178-180, 
Editions Sofia, 2018  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



P a g e  15 | 20 

 

1er Dimanche du Triode 
 

LE PHARISIEN ET LE PUBLICAIN (1) .    

par le Père Noël Tanazacq 
 

 
 

 

 
Recteur de la paroisse 

orthodoxe Sainte-
Geneviève-et-Saint-

Martin, France. 

 

 APERÇU  

Dans son commentaire sur la parabole du Pharisien et du Publicain, le Père Noël Tanazacq explique 
que cette histoire dévoile le regard de Dieu sur l'homme et le cœur de la vie spirituelle. Jésus raconte 
cette parabole pour dénoncer ceux qui se croient justes et méprisent les autres, rappelant que l'orgueil 
spirituel est un grand danger. 
Le Pharisien, figure de la piété extérieure, est un homme respecté, scrupuleux dans l’observance de la 
Loi. Il monte au Temple, mais sa prière est centrée sur lui-même. Il se compare aux autres pour affirmer 
sa supériorité et juge leurs cœurs, usurpant le rôle de Dieu. Son autosatisfaction révèle qu'il ne ressent 
pas le besoin de Dieu, ce qui le rend spirituellement stérile. 
Le Publicain, au contraire, est méprisé par tous en raison de sa collaboration avec les Romains et de ses 
pratiques corrompues. Pourtant, sa prière est un modèle de repentance sincère. Il reste à distance, n’ose 
pas lever les yeux vers le ciel, se frappe la poitrine en signe de douleur et implore la miséricorde divine 
: « Ô Dieu, aie pitié de moi, pécheur. » Son humilité et son besoin de Dieu ouvrent son cœur à la 
justification. 
Jésus conclut par un principe spirituel fondamental : « Celui qui s’élève sera abaissé, et celui qui 
s’abaisse sera élevé. » Le chemin vers Dieu passe par l'humilité et le repentir, une antinomie spirituelle 
où l'élévation découle de l’abaissement. Cette leçon bouleverse les attentes de l’auditoire, car elle 
valorise le repentir sincère au-delà des apparences religieuses. 

En choisissant deux figures opposées, Jésus provoque une conversion intérieure, rappelant que la vraie 
foi ne consiste pas à se glorifier de sa vertu mais à reconnaître son besoin de Dieu. Cette parabole nous 
appelle à l’humilité, à la repentance, et à suivre l’exemple du Christ, qui s’est abaissé pour être glorifié 
par le Père 

___________________________________________________________ 

Cette parabole est un monument 
spirituel : le Christ nous y dévoile les 
pensées divines, le regard de Dieu sur 
l’Homme. Ce type de révélation ne 
pouvait pas être fait par les prophètes : il 
ne pouvait sortir que de la bouche même 
de Dieu. Le Fils nous initie à ce qui est le 

cœur de la vie spirituelle, intérieure, au-
delà des apparences. Elle n’est rapportée 
que par St Luc, c’est-à-dire par St Paul, 
donc Luc était le scribe. 
Le Seigneur est à la fin de Son ministère 
en Galilée et va bientôt entreprendre Sa 
« montée vers Jérusalem » pour y 



P a g e  16 | 20 

 

accomplir le salut du monde ; Il raconte 
alors toute une série de parables dont 
celle-ci est la dernière. Elle est saisissante 
de réalisme et extrêmement sévère pour 
les Juifs, comme un « fouet spirituel ». 
Il faut d’abord rappeler pourquoi le 
Seigneur raconte cette parabole : « en 
vue de certaines personnes qui étaient 
persuadées d’être elles-mêmes justes et 
qui méprisaient les autres »1. Combien 
cette remarque du Christ est pertinente ! 
Nous avons souvent l’impression, le 
sentiment d’être « bien », justes, ce qui 
entraîne presque inévitablement la 
comparaison avec les autres, toujours à 
notre avantage. Souvenons-nous des 
prêtres et des scribes face à l’Aveugle-né : 
« Nous, nous sommes disciples de 
Moïse…. [Toi] tu es né tout entier dans le 
péché et tu nous enseignes » (Jn 9, 28-
34) ; on y sent tout le mépris du clergé 
pour le petit peuple… Il est toujours 
dangereux spirituellement d’avoir une 
bonne opinion de soi-même. 
Les deux hommes qui montent au 
Temple sont deux archétypes de l’être 
humain et du chrétien, aux antipodes l’un 
de l’autre. 
Un pharisien appartient à la « caste » la 
plus influente du judaïsme, nous 
pourrions dire celle des «  purs et durs ». 
Ils croient à tout ce qui est dans la Loi et 
les Prophètes, et ils mettent en pratique 
scrupuleusement les préceptes de Moïse : 
ils prient, ils jeûnent, ils font des 
aumônes… Ce sont souvent des gens 
remarquables (St Paul était pharisien). 
Un publicain est un juif qui collabore 
avec les autorités romaines. Elles 
leurs  affermaient les taxes et impôts, 
c’est-à-dire qu’ils faisaient l’avance au 
trésor public romain et se remboursaient 

eux-mêmes en percevant ces taxes et 
impôts, à leur grand avantage. Ils étaient 
riches et menaient une vie fastueuse, plus 
proche de la culture gréco-romaine 
païenne que des usages juifs. Les Juifs 
pieux les haïssaient : ils ne leur parlaient 
pas, ne les touchaient pas et ne 
mangeaient pas avec eux, parce qu’ils 
étaient « impurs » (ils touchaient l’argent 
idolâtrique, la monnaie romaine à 
l’effigie des empereurs païens divinisés). 
Mais les deux font une bonne démarche : 
ils « montent au Temple pour prier », 
c’est-à-dire qu’ils s’élèvent en esprit pour 
rencontrer Dieu. Par contre, une fois 
parvenus au Temple, dans le parvis 
réservé aux juifs mâles, leur attitude (leur 
comportement face à Dieu) est 
complètement différente. 
Le Pharisien s’avance dans le parvis 
d’Israël tout près du « 1er voile » (à 
l’entrée du « Saint ») et il se tient 
« debout », droit comme un I, sûr de lui. 
Il prie « en lui-même » : nous pourrions 
presque dire qu’il est dans un soliloque, 
qu’il s’écoute lui-même. Malgré tout cela, 
la prière commence bien : « Ô Dieu je te 
rends grâces… ». C’est exactement ce qui 
est agréable à Dieu. Mais la suite est 
épouvantable. Il dit à Dieu : moi, je suis 
vraiment bien ; les autres sont mauvais : 
ils sont voleurs, injustes, adultères, ils 
n’appliquent pas la Loi. Regarde ce 
nouveau riche qui est « au fond de 
l’église » et qui se vautre dans la 
débauche…. Heureusement, je ne suis 
pas comme ça ! Moi, j’applique la Loi : je 
suis un vrai Juif. Nous pouvons 
remarquer que cette prière, qui n’en est 
pas vraiment une, témoigne de deux 
graves péchés : d’une part il porte un 
jugement de valeur absolue sur les 



P a g e  17 | 20 

 

autres, alors que Dieu seul est Juge. Dieu 
seul connaît l’état intérieur du cœur de 
chacun. Il prend la place de Dieu ; et 
d’autre part, cet homme est auto-
satisfait, centré sur lui-même, s’admirant 
lui-même. Il ne ressemble pas à Dieu, qui 
n’est pas centré sur Lui-même. Il y a en 
Dieu une kénose permanente qui permet 
la création et le don de Dieu à un autre 
que Lui-même. Si Dieu était auto-
satisfait, la création n’existerait pas. Dieu 
restreint Sa gloire pour que la création 
puisse exister. Il est toujours « vers » 
(προς, pros) et donne tout gratuitement. 
Au fond, le plus grand péché du Pharisien 
est de ne pas avoir besoin de Dieu. Son 
discours intérieur n’est pas une prière. 
Le Publicain fait exactement l’inverse. Il 
n’ose pas s’avancer, se tient à l’entrée du 
parvis d’Israël, n’ose pas même lever les 
yeux vers le Ciel, c’est-à-dire vers Dieu, et 
donc regarde vers le sol, la terre, il se 
frappe la poitrine – ce qui dans 
l’Antiquité était un signe de Deuil – et il 
dit une prière admirable : « Ô Dieu, aie 
pitié de moi pécheur », ce qui est 
pratiquement la Prière de Jésus. Cet 
homme a trouvé un trésor : la 
repentance. Il a immensément besoin de 
Dieu. Cette prière magnifique, 
spirituelle, est exprimée : elle sort de son 
cœur et est dite par sa bouche. Elle est 
destinée à Dieu : il s’adresse vraiment à 
Dieu. 
Le Seigneur prononce alors une sentence 
terrible : c’est le Publicain, et non le 

Pharisien, qui est justifié, pardonné, 
parce qu’il est entré par la porte étroite, 
le repentir. Quel choc pour l’auditoire 
juif ! car les Pharisiens passaient pour 
des hommes religieux et pieux, des 
modèles, tandis que les Publicains 
étaient haïs. Le Seigneur a choisi à 
dessein un exemple extrême pour 
marquer les esprits, provoquer une 
véritable conversion, un retournement 
des valeurs. Toutefois son exemple n’est 
pas si éloigné de la réalité, car on voit 
dans l’Évangile de nombreux Pharisiens 
auto-satisfaits et sûrs d’eux-mêmes, 
agressifs envers le Christ, et quelques 
publicains qui se convertissent (comme 
par exemple, Zachée le Publicain ou 
peut-être même Matthieu, qui était un 
péager2 du nom de Lévi, appelé par le 
Christ). 
La phrase finale est véritablement un 

précepte divin, un logion, une loi 

spirituelle : « Car quiconque s’élève sera 

baissé, et celui qui s’abaisse sera élevé ». 

Le chemin des cimes célestes passe par 

l’abaissement volontaire : le repentir et 

l’humilité. Celui qui veut monter doit 

d’abord descendre : c’est une antinomie 

spirituelle. Le second membre de phrase 

s’applique exactement au Christ : Il s’est 

abaissé jusqu’à devenir l’une de Ses 

créatures – et même jusqu’à la mort – et 

Son Père l’a élevé, avec Sa nature 

humaine, au-dessus des Cieux. 

 

Notes : 

1. Lc 18, 9 : Il faut ajouter ce verset à la péricope liturgique byzantine, dont le découpage est mal fait, 
comme c’est souvent le cas dans le lectionnaire oriental. 
2. C’est-à-dire un collecteur d’impôts. 

1) Source internet : www.apostolia.eu/fr/articol_870/le-pharisien-et-le-publicain.html 

http://www.apostolia.eu/fr/articol_870/le-pharisien-et-le-publicain.html


P a g e  18 | 20 

 

 

 
Homélie du Père Boris Bobrinskoy 

LE PHARISIEN ET LE PUBLICAIN(1) 

«…nous pouvons, par la repentance, être réintroduits, comme le 
Fils Prodigue dans la maison du Père …» 

 
 

 

Au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit. 

Nous approchons de la période bénie du 

Grand Carême, que nous attendons et 

dont nous avons extrêmement besoin 

pour entrer en nous-même et nous 

libérer de nos passions, de tous les 

fardeaux qui pèsent sur nous. 

Aujourd'hui nous voyons dans la 

parabole du Seigneur un pharisien, qui 

accomplit ses prières, qui respecte la Loi 

et observe tous les commandements de la 

Loi de Moise. On rencontre beaucoup de 

pharisiens dans les Évangiles. Nous 

connaissons le nom d'un pharisien qui 

participa à l'ensevelissement du Sauveur, 

Nicodème, qui venait la nuit rencontrer 

le Seigneur et recevoir une parole de lui. 

Et le Seigneur lui parla de la nouvelle 

naissance, du baptême. L'attitude du 

pharisien est caractéristique d'un certain 

style marqué par le légalisme et d'une 

manière de vivre typique de certains 

milieux, non seulement dans le judaïsme, 

l'époque du Christ ou autre, mais aussi 

dans nos propres églises. 

Pharisien est tout homme qui 

s'enorgueillit, qui est content devant le 

Seigneur des prières qu'il fait, de 

l'accomplissement des préceptes de la 

Loi. Tout cela existe dans nos églises, tout 

cela nous le trouvons dans notre propre 

cœur. Cette attitude du Pharisien, nous 

en sentons la proximité, la tentation, le 

danger et même la réalité dans nos 

propres vies. 

Les Évangiles rappellent souvent les 

paroles des prophètes. Car il y a la Loi, il 

y a l'obéissance à la Loi, mais il y a aussi 

les prophètes qui cherchent le 

dépassement de la Loi, en particulier le 

prophète Osée, dont le Christ rappelle 

qu'il disait : « C'est la miséricorde que je 

veux et non le sacrifice. » Dans les 

psaumes, particulièrement dans le 

psaume 50 que nous récitons si souvent, 

Dieu dit que le sacrifice qui lui convient, 

c'est un cœur contrit et humilié. Il nous 

faut donc opérer en nous-même ce 

retournement et demander à la grâce de 



P a g e  19 | 20 

 

Dieu de nous libérer de toutes les 

pensées, de tous les mouvements de 

contentement de soi, de satisfaction, de 

narcissisme, quand nous nous regardons 

dans un miroir en ne voyant que les 

bonnes œuvres que nous faisons. Mais ce 

faisant, nous trouvons ici-même, en bas 

sur la terre, notre récompense. 

Ce ne sont que pensées d'orgueil, de cet 

orgueil qui est la mère de tous les vices, 

de toutes les passions, cet orgueil qui jeta 

du ciel les anges et leur prince Lucifer, 

l'Étoile du Matin, le Porteur de Lumière. 

Lucifer ne tint pas, car par la pensée 

d'orgueil, immédiatement son cœur 

s'enténébra et se remplit de violence. 

Ainsi en est-il de notre vie, lorsque nous 

nous remplissons d'orgueil et que nous 

regardons notre prochain de haut, que 

nous le jugeons, que nous le critiquons, 

que nous le condamnons. Et c'est ce que 

nous faisons du matin au soir, 

constamment. 

Le seul moyen de se libérer de l'orgueil, 

c'est de suivre l'exemple du publicain de 

la parabole que nous donne le Seigneur : 

nous reconnaître pécheur devant Dieu, 

comprendre que nous avons besoin de 

toute sa grâce, de toute sa miséricorde, de 

tout son pardon, et ne pas même oser 

lever les yeux vers le ciel. Bien sûr, il nous 

arrive aussi de lever les yeux vers le ciel, 

car l'Église nous le rappelle : nous 

sommes enfants de Dieu, les enfants du 

Père, et nous disons dans la Liturgie : « 

Rends-nous dignes, Maître, d'oser avec 

confiance et sans encourir de 

condamnation, t'appeler Père, toi le Dieu 

du ciel et dire : Notre Père.» 

La prière du Notre Père est une prière 

d'enfant, d'enfant du Royaume, 

pardonné et régénéré dans l'Esprit Saint. 

Mais chaque fois que nous nous 

éloignons de Dieu, que le visage du Père 

s'estompe, nous retombons dans les 

ténèbres et ne pouvons plus oser les yeux 

et lui parler. Pourtant, encore et encore, 

nous pouvons, par la repentance, être 

réintroduits, comme le Fils Prodigue 

dans la maison du Père, et oser de 

nouveau lever les yeux vers lui et dire : « 

Notre Père ». Tant que nous ne sommes 

pas réintroduits, nous ne pouvons que 

baisser les yeux et dire : 

« Seigneur Jésus Christ, mon Dieu, aie 

pitié de moi, pécheur ! 

Introduis-moi, par la grâce de ton Esprit 

Saint, dans la maison du Père. » 

Amen.

(1) Source internet : Source internet : Accueil (saintsymeon.fr)    Feuillet no.133 

 

Paroisse orthodoxe Saint-Benoît-de-Nursie                                                                                  
Paroisse francophone de l'Église Orthodoxe en Amérique                                                                              

807, avenue Sainte-Croix, 
Saint-Laurent, Québec H4L 3X6 

 

http://www.saintbenoitdenursie.ca 
 

 

 

 
LIVRET À EMPORTER POUR LIRE ET MÉDITER LES TEXTES CHEZ SOI. 

http://saintsymeon.fr/
http://saintbenoitdenursie.ca/
http://www.saintbenoitdenursie.ca/


P a g e  20 | 20 

 

 

 

 

 

 

Ce livret liturgique avec les lectures bibliques et + de 
ce dimanche est le complément du « PETIT 
LIVRET DU FIDÈLE » de la Divine liturgie de 
saint Jean Chrysostome) qui est disponible sur la 
table à l’entrée de notre chapelle et en version 
téléchargeable sur notre site internet. 

 

 

 

 

 

 
Paroisse orthodoxe Saint-Benoît-de-Nursie                                                                                  

Paroisse francophone de l'Église Orthodoxe en Amérique                                                                              
807, avenue Sainte-Croix, 

Saint-Laurent, Québec H4L 3X6 
 

http://www.saintbenoitdenursie.ca 

 

 

LIVRET À EMPORTER POUR LIRE ET MÉDITER LES TEXTES CHEZ SOI. 

http://saintbenoitdenursie.ca/
http://www.saintbenoitdenursie.ca/

