
P a g e  1 | 24 

 

 

PAROISSE ORTHODOXE SAINT-BENOÎT-DE-NURSIE  

 

COMPLÉMENT AU LIVRET LITURGIQUE HEBDOMADAIRE 

L’évangile du jour 

LA PARABOLE DU PUBLICAIN ET DU PHARISIEN 
(Lc 18, 10-14) 

 

 
 

Série : Foi et spiritualité orthodoxe –  
Homélies et commentaires 



P a g e  2 | 24 

 

 

        Le Publicain et le Pharisien(1) 
                par le Père Lev Gillet 

 

Aperçu Dans son commentaire sur la parabole du Pharisien et du Publicain, le Père Lev Gillet 
souligne que l’Église nous invite à l’humilité et à la repentance sincère. Il met en garde contre le 
piège de condamner le Pharisien tout en s’élevant soi-même, ce qui reviendrait à tomber dans le 
même orgueil. Bien que le Pharisien ait des vertus réelles, il pèche par manque de repentance et 
par mépris envers le Publicain. 

Le Publicain, quant à lui, se distingue par son humilité sincère et sa confiance totale en la 
miséricorde divine, exprimée par sa prière : « O Dieu, aie pitié de moi pécheur », tirée du psaume 
51. Cette prière devient le modèle de la pénitence chrétienne. 

Le Père Lev Gillet rappelle que Jésus n’exalte pas le Publicain uniquement pour son repentir, mais 
aussi pour sa foi dans la bonté de Dieu. L’Église nous appelle à rejeter l’orgueil et à adopter 
l’humilité et la confiance du Publicain pour recevoir la miséricorde divine. 

Ce dimanche, dans le calendrier liturgique, porte le nom du « Dimanche su Pharisien et 

du Publicain ». L’Église, afin de nous exhorter à la vraie repentance, remet devant nos 

yeux cette image des deux hommes qui montent au Temple pour prier et dont l’un est 

justifié à cause de son humilité et de sa contrition sincère. 

(Voir la suite du texte en page 4) 

Autres lectures : Dimanche du Publicain et du Pharisien : 

Père Placide Deseille (en page 6)- l’Archevêque Job de Telmessos ( en page 9) 
René Père Dorendot  (en page 13) – Père Boris Bobrinskoy (en page 16)- -     

Séminaire Sainte-Geneviève  (en page 20) 

L’Évangile du jour avec les Pères de l’Église (en pages 21 à 24) 

 
Saint Cyprien de Carthage 

 

 
Saint Jean Chrysostome 

 
Saint Basile le Grand 

LIVRET À EMPORTER POUR LIRE ET MÉDITER LES TEXTES CHEZ SOI. 

 



P a g e  3 | 24 

 

 

 

 

 

 

 

 

L’ÉVANGILE 

 

 

Lecture du saint Évangile selon saint Luc 

 (Lc 18, 10-14) 

 

Le Seigneur dit cette parabole : Deux hommes montèrent au Temple pour 
prier : l’un était Pharisien, l’autre publicain. Le Pharisien, la tête haute, 
priait ainsi en lui-même : Ô Dieu, je te rends grâces de ce que je ne suis pas 
comme le reste des hommes, qui sont rapaces, injustes, adultères, ou bien 
encore comme ce publicain ; je jeûne deux fois par semaine, je donne la 
dîme de tous mes revenus. Le publicain, se tenant à distance, n’osait même 
pas lever les yeux vers le ciel, mais il se frappait la poitrine en disant : Ô 
Dieu, aie pitié de moi pécheur ! Je vous assure que ce dernier descendit chez 
lui justifié, l’autre non. Quiconque s’exalte sera humilié et quiconque 
s’humilie sera exalté. 

 

 

 

 



P a g e  4 | 24 

 

 
 (suite du texte de deuxième de couverture – page 2) 

Le Publicain et le Pharisien 
Père Lev Gillet  

La parabole du Pharisien et du Publicain (Luc 18,10-14), que nous lisons durant la 

Liturgie, est, si j’ose dire, la plus dangereuse des paraboles. Car nous sommes si habitués 

à condamner le Pharisaïsme que nous semblons proclamer ceci : « Moi, du moins, 

malgré tous mes péchés, je ne suis pas un Pharisien. Je ne suis pas un hypocrite ». 

Nous oublions que la prière du Pharisien n’est pas entièrement mauvaise. Le Pharisien 

constate qu’il jeûne, qu’il fait l’aumône, qu’il est exempt des péchés les plus grossiers ; et 

tout ceci est vrai. De plus, le Pharisien ne s’attribue pas tout le mérite des ses bonnes 

actions ; il reconnaît qu’elles viennent de Dieu ; il rend grâce à Dieu. 

La prière du Pharisien pèche sous deux aspects ! Le Pharisien manque de repentir et 

d’humilité, il ne semble pas avoir conscience des manquements, peut-être véniels, dont 

il est coupable, comme tous les hommes ; et, d’autre part, il se compare au Publicain avec 

un certain orgueil, un certain mépris. Mais nous, avons-nous le droit de condamner le 

Pharisien, de nous considérer comme plus juste que lui, si tout d’abord nous violons les 

commandements que le Pharisien observe ? Avons-nous le droit de nous mettre - par 

opposition au Pharisien – sur le même plan que le Publicain justifié ? 

Nous ne pouvons le faire que si notre attitude est exactement celle du Publicain. Oserons- 

nous dire que nous avons l’humilité et la repentance du Publicain ? Si nous condamnons 

avec ostentations le Pharisien sans devenir nous-mêmes le Publicain, nous tombons 

dans le Pharisaïsme lui-même. 

Regardons de plus près le Publicain. Il n’ose pas lever les yeux au ciel. Il se frappe la 

poitrine. Il implore de Dieu la miséricorde. Il se reconnaît pécheur. Il se met dans une 

attitude physique d’humilité (Jésus Lui-même, comme l’a dit un saint, a si bien pris la 



P a g e  5 | 24 

 

dernière place que personne n’a jamais pu lui ôter). C’est pourquoi le Sauveur dit : « Cet 

homme est retourné plus justifié que l’autre ». Remarquons que Jésus dit « plus justifié», 

laissant en quelque sorte à notre pensée le cas du Pharisien. Et Jésus ajoute :  

«Quiconque s’exalte sera abaissé, et celui qui s’humilie sera exalté ». 

Essayons d’expliquer plus profondément cet épisode. Le Publicain est-il seulement 

justifié parce qu’il confesse son péché et se tient humblement devant Dieu ? Il y a, dans 

le cas du Publicain, quelque chose de plus. Le cœur de la prière du Publicain est appel 

plein de confiance à la Bonté, à la tendresse de Dieu. « O Dieu, aie pitié de moi pécheur 

», dit-il. Ces premiers mots « aie pitié de moi » sont aussi les premiers mots du psaume 

51, lequel est essentiellement le psaume de pénitence. 

Le fait que Jésus choisit ces mots pour les mettre sur la bouche du Publicain et pour en 

faire ainsi le modèle de nos prières de pénitence projette une grande lumière sur l’âme 

du Sauveur, sur ses intentions. Ce que Jésus demande du pécheur repentant (donc de 

chacun de nous), c’est surtout cet abandon, cette confiance absolue dans la tendre 

miséricorde de Dieu. 

L’Eglise, dans les matines, tire ainsi la conclusion de la parabole évangélique et formule 

la pensée centrale de ce dimanche : « Seigneur, qui a reproché au Pharisien de se justifier 

lui- même et de s’enorgueillir de ses actions – car tu ne t’approches pas des pensées 

arrogantes et tu ne te détournes pas des cœurs contrits – devant Toi, à cause de cela, 

nous aussi, nous nous agenouillons modestement, O Toi qui as souffert pour nous. 

Accorde-nous ton pardon et ta grande miséricorde ». 

     (1) (Source : « Catéchèse orthodoxe L’an de Grâce du Seigneur » - un moine de l’Eglise d’Orient – 

pages 139/140 - édition du Cerf – 1988) » 

 
Lev Gillet (Louis Gillet),(1893-1980) est un prêtre et théologien orthodoxe français, recteur de la première 

paroisse orthodoxe de langue française, passeur entre l'Orient et l'Occident chrétien. 

 

 

 

 

 

 



P a g e  6 | 24 

 

 

 

 

 

 

Aperçu Avec le dimanche du Pharisien et du Publicain, l’Église orthodoxe nous introduit dans la 
période de préparation au Grand Carême, une période marquée par une pédagogie liturgique qui 
nous prépare à la fête de Pâques. Ce dimanche, la parabole du Publicain et du Pharisien nous 
enseigne que l’âme du Carême doit être portée par l’humilité et le repentir. Ces deux vertus, 
fondamentales pour la vie spirituelle, sont mises en lumière par l’exemple opposé des deux hommes 
: le Pharisien qui, dans son orgueil, se glorifie de ses mérites et méprise son prochain, et le Publicain 
qui, dans son humilité, implore la miséricorde divine. 

L’humilité, comme le disent les saints pères, n’est pas une vertu parmi d’autres, mais la condition 
indispensable pour que nos prières, nos jeûnes, et nos bonnes œuvres soient agréables à Dieu. Sans 
elle, ces pratiques perdent toute leur valeur spirituelle. Si l’humilité peut suffire à elle seule pour 
nous rapprocher de Dieu, elle doit cependant s’incarner dans des actes concrets pour être réelle. 
L'attitude humble du Publicain, qui se frappe la poitrine et prie avec repentir, est un modèle. Cette 
humilité ne doit pas rester une simple idée ou un sentiment intérieur, mais s’exprimer dans nos 
comportements, notamment dans la prière et le jeûne. 

Le jeûne, qui caractérise le Grand Carême, est présenté comme une manière d’incarner l’humilité 

et le repentir. Le jeûne, loin de mépriser le corps, le fait participer à la vie spirituelle en l’orientant 

vers la Croix et la Résurrection. Cette période de préparation nous rappelle que Dieu, comme le 

Père de l’Enfant Prodigue, nous attend avec amour et accueille chaque mouvement sincère de notre 

cœur. Entrons dans le Carême avec humilité, repentir et foi en la promesse de la Résurrection. 

Avec ce dimanche du Pharisien et du 

Publicain, nous entrons pleinement dans 

cette période de préparation au Grand 

Carême, que d'une façon très 

pédagogique, la liturgie nous ménage 

chaque année. Dimanche prochain, nous 

entendrons la parabole de l'Enfant 

Prodigue. Et aujourd'hui, le Seigneur met 

devant nos yeux cette image du publicain 

dont la prière humble et repentante 

contraste avec celle, orgueilleuse, du 

pharisien. 

Par là, l'Église veut nous faire 

comprendre toujours davantage que ce 

qui doit être l'âme de notre Grand 

Carême, c'est avant tout l'humilité et le 

repentir. 

L'humilité. Les saints pères nous disent 

que l'humilité n'est pas une vertu comme 

les autres, une vertu parmi les autres ; ils 

ont cette expression que l'on retrouve 

chez plusieurs d'entre eux : « L'humilité 

est aux autres vertus ce que le sel est à 

l'ensemble des mets d'un repas », Sans 

l'humilité, ni notre prière, ni aucune de 

nos pratiques, ni aucune de nos vertus 

n'auraient de valeur devant Dieu. Et les 

saints pères vont jusqu'à dire que sans les 

vertus, sans toutes ces pratiques que sont 

le jeûne et les autres usages que nous 

 

 

Homélie du P. Placide Deseille 

Le Publicain et le Pharisien (1) 

 



P a g e  7 | 24 

 

mettrons en œuvre pendant le carême, 

l'humilité à elle seule peut suffire pour 

nous rendre justes devant Dieu. Bien sûr 

cela ne veut pas dire qu'il ne faut pas 

attacher d'importance au jeûne, cela ne 

veut pas dire qu'il ne faut pas attacher 

d'importance à l'aumône, au partage avec 

les plus démunis, mais tout cela n'aurait 

aucune valeur, aucune saveur pour Dieu, 

si tout cela n'était pas assaisonné par 

l'humilité, par la conscience et la 

reconnaissance de notre pauvreté, de 

notre impuissance, de notre incapacité 

devant Dieu, sans la conscience aussi de 

notre péché qui aggrave encore notre 

impuissance de créature. Et c'est cela que 

nous devons contempler dans cette 

image du Publicain. 

Ce Publicain qui prie humblement, qui 

prie prosterné, qui prie, dirions-nous, en 

faisant des métanies devant le Seigneur. 

Car l'humilité, comme le repentir, ce n'est 

pas seulement un sentiment intérieur, ce 

l'est bien sûr, ça doit l'être avant tout, 

mais il faut, pour que ce sentiment soit 

vrai, que ce soit un sentiment qui 

imprègne notre cœur, qui en jaillisse, et 

non pas simplement quelque chose de 

cérébral, d'imaginaire. Il faut que cela 

s'incarne dans notre comportement, et 

c'est pour cela qu'une attitude humble 

dans la prière est tellement nécessaire. 

Assurément, il est des moments où on 

peut prier debout, car cette position 

debout exprime notre condition de fils de 

Dieu, de ressuscités avec le Christ, mais 

cette pauvreté qui est la nôtre, cette 

conscience de notre misère de créatures 

pécheresses devant Dieu, doit s'exprimer 

dans ces prostrations, dans ces métanies 

dont, surtout en carême, nos offices à 

l'église et nos prières en cellule sont 

ponctués. 

Le jeûne qui doit caractériser très 

particulièrement le Grand Carême, ce 

jeûne n'a de sens que dans la mesure où 

il incarne l'humilité de notre cœur. Mais 

si notre humilité ne s'incarne pas dans 

des comportements concrets, ce sera une 

humilité en imagination, elle n'aura pas 

de réalité, ce sera une humilité virtuelle 

qui n'aura aucune réalité. Il faut qu'elle 

s'incarne. Le jeûne, justement, si nous 

lisons toute la Bible, est une des façons 

dont le peuple de Dieu a toujours 

exprimé son humilité et son repentir 

dans une prière qui engage tout son être. 

C'est parce que tout son être y est engagé 

que l'homme peut vraiment, à ce 

moment-là, être pénétré, imprégné dans 

son cœur de cette humilité ; elle ne reste 

plus quelque chose d'imaginaire, quelque 

chose d'artificiel. 

Nous sommes corps et âme, et notre 

corps doit exprimer nos sentiments pour 

que ces sentiments, justement, prennent 

corps, pour que ces sentiments soient 

quelque chose de réel qui engage tout 

notre être. Si, pendant le carême, nous 

jeûnons, ce n'est pas du tout par mépris 

du corps ; si nous menons une vie un peu 

austère pour notre corps, ce n'est pas du 

tout parce qu'il faudrait écarter le corps 

de la vie spirituelle ; bien au contraire, 

c'est pour l'y faire participer ; mais la 

bonne façon de l'y faire participer, ce 

n'est pas de le flatter et de l'épanouir, 



P a g e  8 | 24 

 

mais, pour reprendre une image d'un 

grand auteur spirituel d'Occident au 

Moyen Âge, de le faire passer par une 

sorte de mort pour qu'il ressuscite. Il 

faut, disait cet auteur, que notre corps 

participe à notre vie spirituelle, un peu 

comme la semence que le cultivateur 

ensevelit pour qu'elle ressuscite sous 

forme d'une moisson abondante : « Celui 

qui épargne son corps montre qu'il n'a 

pas une foi bien vive en sa résurrection », 

Si la mortification du corps est 

importante dans notre vie spirituelle, si 

l'Église, si tous les saints y ont toujours 

attaché autant d'importance, ce n'est pas 

du tout par mépris du corps ; pas plus que 

lorsque le cultivateur enterre la semence, 

ce n'est pas mépris de la semence, bien au 

contraire. Mais comme le disait cet 

auteur spirituel auquel je faisais allusion, 

il y a un instant : si nous épargnons la 

semence, si nous épargnons notre corps, 

oui, c'est que nous n'avons pas une foi 

bien vive dans sa résurrection. 

Toute cette ascèse du carême, le jeûne, 

l'austérité de notre vie, tout cela est 

l'expression de notre attente de la 

résurrection, de notre foi dans la 

résurrection de tout notre être. Notre 

corps doit participer à la vie spirituelle 

non pas en l'épanouissant simplement 

selon sa vie naturelle, purement 

humaine, mais en le faisant participer à 

la Croix du Christ, à cette Croix qui est 

non seulement la voie de la résurrection, 

mais qui contient déjà en elle d'une façon 

secrète, d'une façon cachée, la force, la 

puissance de la résurrection. 

Entrons dans le carême dans ces 

sentiments. Mais entrons-y en suivant 

cette pédagogie si sage de l'Église que 

manifeste ce temps de préparation au 

carême que nous parcourons en ce 

moment. Dimanche prochain, nous 

entendrons lire la parabole de l'Enfant 

Prodigue. Elle contient un admirable 

enseignement sur la conversion, sur le 

repentir. Mais surtout, elle illumine cet 

enseignement en nous révélant l'image 

du Père, de notre Père céleste. Car 

l'humilité, le repentir, n'ont leur vrai sens 

que s'ils s'accompagnent de la conscience 

de cet amour du Père pour nous, du Père 

qui nous attend, qui attend notre 

repentir, qui attend notre retour vers lui, 

qui attend le moindre geste d'humilité et 

de confiance de notre part. Nous devons 

être pleinement conscients de ce que 

Dieu n'est pas un Dieu lointain, mais que 

notre Dieu, le créateur du monde, le 

créateur de cet immense cosmos qui nous 

entoure, est pour nous un Père, un Père 

attentif au moindre mouvement de notre 

cœur, toujours prêt à nous accueillir dès 

qu'il y a un geste de repentir de notre 

part, comme le Père de l'Enfant prodigue 

dans la parabole. Oui, repassons 

incessamment tout cela dans notre cœur, 

et tâchons de traduire vraiment ces 

convictions dans notre vie. À notre Père 

céleste, par son Fils bien-aimé, dans son 

Esprit-Saint, soit la gloire dans les siècles 

des siècles. Amen. 

(1) Homélie prononcée en 2009. Source internet :  Accueil (saintsymeon.fr)    Feuillet no. 60 

http://saintsymeon.fr/


P a g e  9 | 24 

 

Dimanche du Publicain et du Pharisien (1) 
par l’Archevêque Job de Telmessos 

 

 

 
 

Aperçu Ce dimanche, l'Église orthodoxe ouvre le Triode avec la parabole du Publicain et du 
Pharisien, inaugurant une période de huit semaines de préparation spirituelle pour la fête de 
Pâques, point culminant de la vie liturgique. Cette parabole, tirée de l'Évangile de Luc (18, 9-14), met 
en contraste deux manières de prier : celle du Pharisien, marquée par l'orgueil et l'autosatisfaction, et 
celle du Publicain, caractérisée par l'humilité et le repentir sincère. Tandis que le Pharisien se glorifie 
de ses mérites et juge les autres, le Publicain, conscient de ses péchés, implore avec humilité la 
miséricorde divine. Sa prière deviendra dans la tradition orthodoxe la base de la « prière de Jésus » : « 
Seigneur, Jésus-Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi, pécheur ». 

Le Triode souligne que la prière, véritable souffle de la vie spirituelle, doit être pure et empreinte 
d'humilité. L'hymnographie appelle à fuir l'orgueil du Pharisien, qui éloigne de Dieu, et à imiter 
l'humilité du Publicain, qui élève vers la grâce divine. L'humilité est présentée comme une force 
spirituelle essentielle, capable de triompher des pièges de l'ennemi, comme le rappelle saint Antoine le 
Grand : « J’ai vu tous les filets de l’Ennemi tendus sur la terre… et j’entendis une voix me dire : 
L’humilité ». 

Cette parabole illustre un enseignement fondamental : seul le repentir sincère, accompagné d'humilité, 
ouvre la voie au salut. L'orgueil, à l'origine de la chute de l'homme, est une illusion de force qui conduit 
à la déchéance, tandis que l'humilité permet de recevoir la grâce de Dieu et de retrouver l'accès au 
Paradis perdu. Le Triode nous invite ainsi à un pèlerinage spirituel, à l'image d'Adam après sa chute, et 
nous rappelle que, par sa Passion salvatrice, le Christ nous rouvre les portes du Royaume céleste. 

En ce début de Carême, le Triode exhorte chaque fidèle à offrir des prières humbles et sincères, à rejeter 
l'orgueil, et à suivre l'exemple du Publicain pour obtenir la lumière et la grâce divine. À travers ce 
cheminement, il nous appelle à une véritable conversion intérieure, en nous préparant à la joie de la 
Résurrection et à la vie éternelle dans le Royaume de Dieu. 

 

  



P a g e  10 | 24 

 

Ce dimanche, l’Église orthodoxe vient 
de nouveau puiser à une source 
intarissable de sa spiritualité en 
ouvrant le Triode à la page du Publicain 
et du Pharisien. Le livre liturgique du 
Triode nous accompagnera à partir 
d’aujourd’hui durant huit semaines 
pour nous préparer à la fête de Pâques 
qui est le cœur de la vie liturgique de 
notre Église tout comme la 
Résurrection est le fondement de notre 
foi. Nous entamons aujourd’hui la 
période préparatoire, qui durera trois 
semaines, comprenant quatre 
dimanches, laissant ensuite place aux 
six semaines du Grand Carême, 
précédant la Sainte et Grande Semaine. 
L’hymnographie que nous propose le 
Triode pour ce dimanche s’inspire de la 
parabole du Publicain et du Pharisien 
transmise par l’Évangéliste Luc (Lc 18, 
9-14) et qui est lue à la Divine Liturgie. 
La problématique de ce texte bien 
connu est simple : deux hommes 
viennent au temple pour prier. 
Cependant, l’un revint dans sa maison 
justifié plutôt que l’autre. L’évangéliste 
oppose ainsi dans son récit deux 
manières de prier. Le pharisien avait 
l’impression de prier alors qu’il se 
ventait et jugeait les autres : « O Dieu, 
je te rends grâces de ce que je ne suis 
pas comme le reste des hommes, qui 
sont ravisseurs, injustes, adultères, ou 
même comme ce publicain ; je jeûne 
deux fois la semaine, je donne la dîme 
de tous mes revenus ». Au contraire, le 
publicain, n’osant même pas lever les 
yeux au ciel se frappait la poitrine en 
disant avec humilité : « O Dieu, aie 
pitié de moi, pécheur ». Cette prière 
humble recevra d’ailleurs le nom de 

prière du publicain dans la tradition 
orthodoxe et deviendra la base de la 
prière incessante que l’on appelle 
couramment prière de Jésus : 
« Seigneur, Jésus-Christ, Fils de Dieu, 
aie pitié de moi, pécheur ». 
 

La prière est le souffle ou la 
respiration de la vie spirituelle 

Le Triode, dans son hymnographie, 
reprend la thématique de la prière 
contenue dans la parabole évangélique. 
La toute première hymne pour ce 
dimanche, chantée aux Vêpres, nous 
enseigne en effet : « Frères, ne prions 
pas à la manière du Pharisien, car 
celui qui s’élève devra s’humilier. 
Humilions-nous plutôt devant Dieu, à 
la manière du Publicain, et disons 
comme lui : Seigneur, aie pitié du 
pécheur que je suis ». La prière est 
fondamentale pour la vie chrétienne. 
Elle est le souffle ou la respiration de la 
vie spirituelle. Tout comme un être 
vivant ne peut vivre s’il ne respire pas, 
de même un homme ne peut avoir une 
vie spirituelle s’il ne prie pas 
constamment. C’est pourquoi l’Apôtre 
Paul instruit les chrétiens de « prier 
sans cesse » (1 Thess 5, 17). D’où la 
tradition de la prière incessante dans la 
spiritualité orthodoxe, précieusement 
préservée à travers les siècles dans la 
tradition hésychaste de notre Église. 

Mais encore faut-il savoir prier 
convenablement 

Mais encore faut-il savoir prier 
convenablement. C’est pourquoi le 
Triode, à la suite de la parabole de 
l’Évangile de Luc, met en contraste la 
prière du pharisien avec celle du 



P a g e  11 | 24 

 

publicain en opposant l’orgueil et la 
vaine gloire à l’humilité qui caractérise 
le véritable repentir, comme cela 
apparaît dans la deuxième hymne 
chantée aux vêpres, la veille de ce 
dimanche : « Le Pharisien, vaincu par 
sa vanité, et le Publicain, courbé de 
repentir, se présentèrent tous les deux 
devant toi, notre unique Seigneur. Le 
premier, si fier de lui, fut privé de tes 
biens. L’autre, plus sobre de mots, fut 
pourvu de ta grâce largement. Vois 
mes larmes et rends-moi plus fort, ô 
Christ notre Dieu, car tu es l’Ami des 
hommes ». 
L’humilité est une force qui nous 

élève vers Dieu 

L’orgueil, si caractéristique de 
l’humanité, surtout à notre époque, 
n’est qu’un atout éphémère qui ne 
mène pas très loin. Alors que l’homme 
se croit triomphant, c’est l’orgueil qui 
l’entraine dans la déchéance. Bien au 
contraire, l’humilité, qui peut paraître 
pour certains une faiblesse du trait de 
caractère, est une force qui nous élève 
vers Dieu. C’est pourquoi le Triode 
entonne dans le cathisme qui suit la 
troisième ode du canon des matines de 
ce dimanche : « Il fut élevé par son 
abaissement, le Publicain qui 
gémissait, rougissant de ses péchés, et 
qui demandait pardon au Créateur. 
L’orgueil par contre fit déchoir de 
toute justice le malheureux Pharisien 
qui se vantait. Recherchons donc la 
vertu et fuyons le péché ». Ceci n’est 
pas sans nous rappeler, dans la 
tradition ascétique de l’Orient chrétien, 
l’apophtègme de saint Antoine le Grand 
qui affirme d’une manière géniale : 
« J’ai vu tous les filets de l’Ennemi 

tendus sur la terre, et je disais en 
gémissant : Qui donc passera à 
travers ? Et j’entendis une voix me 
dire : L’humilité ». 
Le Triode tire profit de la parabole 
évangélique pour nous apprendre 
l’humilité, l’unique voie de notre salut. 
C’est pourquoi il nous invite, dans le 
kondakion de ce dimanche, à imiter le 
Publicain dans sa prière : « Du 
Pharisien fuyons l’orgueil, du 
Publicain apprenons l’humilité et 
gémissons sur nos péchés en disant au 
Sauveur : Pardonne-nous, Seigneur, 
qui seul es indulgent ». A cela, l’oikos 
ajoute : « Frères, que chacun de nous 
s’humilie. Dans les larmes et les 
gémissements, frappons notre 
conscience. Afin qu’au jour de l’éternel 
jugement nous soyons trouvés 
irréprochables et que nous obtenions le 
pardon. C’est là le repos véritable, en 
effet, celui que nous espérons voir un 
jour et pour lequel nous implorons, 
celui d’où sont absents la peine, le 
chagrin et les profonds gémissements, 
ce merveilleux jardin et ce nouvel 
Éden, que nous procure le Christ, le 
Verbe de Dieu coéternel au Père ». 
Le Triode nous invite en quelque sorte 
à un pèlerinage tout en relatant la plus 
grande catastrophe de l’humanité qui 
fut l’exil du jardin d’Éden, du Paradis 
où Dieu avait placé l’homme après sa 
création (Gn 2, 10-14), mais d’où il avait 
été chassé après avoir péché par 
orgueil, voulant devenir comme Dieu 
par ses propres moyens et avant le 
temps (Gn 3,5-6). Au début de ce 
pèlerinage qu’est la période du Grand 
Carême, nous nous trouvons, comme 
Adam après la chute, devant les portes 



P a g e  12 | 24 

 

closes du Paradis. Mais par Sa Passion 
salvatrice, le Christ, vers lequel nous 
devons nous rapprocher par la prière et 
dans l’humilité, nous donne de 
nouveau accès à ce Paradis perdu qui 
n’était qu’une figure du Royaume 
céleste. 
C’est pourquoi le Triode nous interpelle 
dans le canon hymnographique de ce 
dimanche, à la neuvième ode, de la 
manière suivante : « Ayant reçu du 
Christ l’humilité comme voie 
d’exaltation, imitons notre modèle de 
salut, celui du Publicain, et repoussons 
loin de nous la fumée de l’orgueil, pour 
que notre humble cœur reçoive la 

grâce de Dieu ». Ainsi, nous invitant à 
ce pèlerinage vers la Terre des vivants, 
le Triode nous instruit : « Au Créateur 
nous offrirons nos humbles prières de 
publicains plutôt que la vaniteuse 
action de grâces du Pharisien, qui dans 
son orgueil veut juger le prochain. 
Ainsi nous obtiendrons la lumière et la 
grâce de Dieu ». 

— Archevêque Job de Telmessos 
 

 
 
 

 

(1) Source internet : www.telmessos.eu/2017/02/04/dimanche-du-publicain-et-du-pharisien-2/ 

 

Job Getcha, né Ihor Getcha le 31 janvier 1974 à Montréal, au Québec, est un 
évêque orthodoxe, docteur en théologie et professeur. En 2013, il a été élu à la tête 
de l’Archevêché des églises orthodoxes russes en Europe occidentale avec le titre 
d’Archevêque de Telmessos et d’Exarque du Patriarche œcuménique. Il est 
également devenu recteur de l’Institut de théologie orthodoxe Saint-Serge. En 
2015, il a quitté ses fonctions à l’Archevêché pour devenir représentant du 
Patriarcat œcuménique de Constantinople auprès du Conseil œcuménique des 
Églises à Genève. En tant que théologien et professeur, Job Getcha enseigne à 
l’Institut d’études supérieures en théologie orthodoxe du Centre orthodoxe du 
Patriarcat œcuménique de Chambésy à Genève et à l’Institut catholique de Paris. Il 
a également écrit des ouvrages, dont “Participants de la nature divine: La 
spiritualité orthodoxe à l’âge de la sécularisation”. Il a publié un livre intitulé 
“Typikon décrypté”, qui explore la liturgie byzantine et aide à la compréhension du 

Typikon, le livre liturgique contenant l’ordo de la célébration liturgique. 📚 
 
 

 
 

http://www.telmessos.eu/2017/02/04/dimanche-du-publicain-et-du-pharisien-2/


P a g e  13 | 24 

 

 
Le Publicain et le Pharisien  (1)      

par le Père René Dorenlot      
 

 
 

 

 

Au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit. 

Aperçu Dans son homélie, le Père René 
Dorenlot médite sur la parabole du Pharisien 
et du Publicain, soulignant que le Carême 
nous invite à conjuguer les bonnes œuvres du 
Pharisien avec l’humilité et le repentir du 
Publicain. Le Pharisien, malgré sa vie pieuse 
(jeûne, dîme, etc.), pèche par orgueil et mépris 
envers les autres. Le Publicain, en revanche, se 
tient dans une attitude d’humilité et de 
repentir, implorant la miséricorde divine. 

Le Père Dorenlot rappelle que Dieu juge les 
cœurs : ce qui lui plaît, c’est un esprit brisé et 
humble. La prière du Publicain, empreinte de 
repentir sincère, est ainsi plus agréable à Dieu 
que celle du Pharisien. Cependant, la véritable 
justification ne dépend ni des œuvres ni de nos 
mérites, mais de l’amour du Christ qui seul 
sauve. 

En ce temps de Carême, nous sommes appelés 
à renouveler notre cœur par le repentir et à 
raviver en nous la grâce baptismale, pour 
aimer comme le Christ nous aime. Ainsi, 
pharisiens et publicains que nous sommes 
tous, nous pourrons recevoir la miséricorde 
divine et entrer avec foi dans la joie de Pâques. 

Voici un pharisien, un homme de bien. Il 

jeûne deux fois la semaine quand la Loi 

ne le demande qu’un jour par an, celui de 

la remise de tous les péchés du peuple. 

Pareillement il reverse la dîme de tous ses 

revenus, bien au-delà de ce qui est 

demandé. Incontestablement, voici un 

homme pieux et généreux. 

Malheureusement le même homme, dans 

sa prière, livre  et  découvre  son  cœur.  

Et  il  se  révèle  de  façon consternante. Il 

méprise tout le monde ; personne ne 

trouve grâce : tous sont voleurs, injustes 

ou adultères. Lui seul se croit juste 

devant Dieu et devant les hommes. Le 

plus grave est qu’il se vante ainsi dans le 

temple, debout devant Dieu. 

Tout autre est celui qui s’humilie derrière 

lui. Celui-ci prie sans même oser lever les 

yeux au ciel. Il est tout à son désarroi 

intérieur. Tout en lui l’accuse ; tout le 

jette aux pieds du Seigneur. Il ne peut 



P a g e  14 | 24 

 

qu’implorer Dieu d’apaiser sa colère 

envers lui, tant la conscience de ses 

péchés le trouble. À coup sûr, la pensée 

d’aller par surcroît dénigrer son prochain 

ne l’effleure absolument pas. 

Le pharisien et le publicain sont des 

figures communes. Le premier 

représente notre tentation constante de 

nous élever au-dessus des autres et de 

nous justifier nous- mêmes, même 

devant Dieu. L’autre au contraire montre 

comment nous devons nous tenir devant 

Dieu et devant les hommes, comment il 

nous faut réfléchir à nos péchés et à notre 

état de pécheur. 

Ces deux voies sont incompatibles. Si 

nous nous louons, si nous nous élevons, 

nous nous excluons de toute communion 

avec le prochain et par là avec le 

Seigneur. Si nous choisissons la voie de 

l’humilité, commencerait-elle par 

l’humiliation, si nous nous exprimons 

dans le repentir, le Seigneur entend et 

exauce notre prière. 

Pourtant, si l’on en croit l’une des 

traductions possibles de notre texte, ni 

l’un ni l’autre de ces deux hommes ne 

repart condamné, ni le pharisien pour 

son orgueil, ni le publicain pour ses 

prévarications. Simplement l’un 

redescend du temple "plus justifié" que 

l’autre. Mais la prière du publicain aura 

été plus agréable à Dieu que celle du 

pharisien. 

À travers notre prière Dieu juge notre 

conscience. Les deux hommes étaient 

montés au temple pour prier. Ils en 

redescendent sous le poids d’un 

jugement. Sans doute reviennent-ils plus 

ou moins justifiés, l’un pour la rigueur de 

sa vie, l’autre pour l’humilité de son 

cœur. Mais, ce qui plaît à Dieu, c’est un 

cœur brisé et broyé, un esprit humilié. La 

superbe du pharisien ne trouve pas 

d’écho en Dieu ; la détresse du publicain, 

si. Et celui-ci se retrouve justifié plus que 

l’autre. 

«Dieu seul est bon» dit Jésus au jeune 

homme riche. Il est bon pour les justes et 

les méchants. N’ayons jamais de pensées 

d’élévation, ni sur nous-mêmes ni sur nos 

mérites. Bien au contraire ! Considérons 

dans nos prières notre misère et mettons 

tout notre espoir en Dieu seul. Ne nous 

fions pas à nos œuvres. Il eut fallu au 

pharisien ajouter aux siennes l’humilité 

du publicain et dire : "je suis un serviteur 

inutile." Le publicain n’avait rien à 

présenter, et pour cause ; il ne pouvait 

qu’offrir son repentir : "mon Dieu, sois-

moi favorable à moi, pécheur." Le 

publicain pressent que la bienveillance 

de Dieu, la justice de Dieu seule peut le 

sauver. Il se réfugie dans la miséricorde 

divine parce qu’il n’y a pas d’autre salut 

pour lui. 

 

N’est-ce pas là le chemin qui se présente 

en ce proche carême ? Imiter le pharisien 

dans ses œuvres, suivre le publicain dans 

son repentir ? 

Mais notre souci à nous chrétiens 

aujourd’hui, est-il uniquement de 

rechercher notre justification ? Celle-ci 

ne nous appartient pas. Elle relève 



P a g e  15 | 24 

 

uniquement de Dieu. C’est ailleurs qu’il 

nous faut chercher. 

Car, justifiés, nous le sommes. Mais 

uniquement dans l’amour du Christ et 

par 1’amour du Père pour son Fils. À quoi 

sert de donner tous ses biens, dit Saint 

Paul ; à quoi sert même de donner sa vie, 

si je n’ai pas l’amour ? À quoi sert de dire 

qu’on aime Dieu, dit saint Jean, si je 

n’aime pas mon frère ? Notre repentir est 

vrai et nos œuvres sont crédibles s’ils 

relèvent de l’amour du Christ qui a donné 

Sa vie pour le salut du monde. Autrement 

dit, la justification que le pharisien ne 

pensait même pas à demander et que le 

publicain implorait est offerte à tous ceux 

qui aujourd’hui suivent le Christ, mort et 

ressuscité pour tous. 

Le publicain, lui, avait le sens du 

repentir. Un repentir déjà 

magnifiquement exprimé par David : 

"[...] Ô Dieu, crée en moi un cœur pur et 

renouvelle dans mes entrailles un esprit 

de droiture, [...]" Cette re-création du 

cœur, les saints Pères nous ont depuis 

appris à la demander par nos larmes, car 

les larmes du repentir nous replongent 

dans les eaux baptismales. Comme le 

baptême nous recrée à l’image du 

Sauveur, les larmes nous purifient à 

nouveau de nos fautes et renouvellent en 

nous la force résurrectionnelle de l’Esprit 

Saint. 

En ce Carême il nous faut apprendre à 

nous replonger dans les eaux de notre 

propre baptême par le repentir, comme il 

nous faut apprendre à aimer comme 

Jésus nous aime. Alors, pharisiens et 

publicains que nous sommes tous, nous 

pourrons implorer le salut du Christ 

notre Dieu, et oser le recevoir 

gratuitement le Saint et lumineux Jour 

de Pâques. 

Amen. 

  

 

Médecin d’origine protestante, le père René Dorenlot a passé une partie de sa 
jeunesse à Madagascar, où il a rencontré son épouse Karin. De retour en France, sa 
recherche spirituelle l’a conduit la cathédrale Saint-Alexandre-Nevski. C’est le Père 
Pierre Struve qui l’a chrismé en 1965, à la Crypte. Il été cinq ans le diacre de Père 
Boris Bobrinskoy auquel il a toujours témoigné de la reconnaissance pour 
l’enseignement solide qu’il lui a dispensé. Il  été ordonné prêtre en 1978. Père René 
a continué à exercer comme médecin tout en en assumant son sacerdoce. Que le 
Seigneur bénisse Père René, son épouse Karin et toute sa famille! 

 

 (1) Homélie prononcée en l’an 2000. Source internet : Accueil (saintsymeon.fr)    Feuillet no. 60 

 

 

http://saintsymeon.fr/


P a g e  16 | 24 

 

DIMANCHE DU PUBLICAIN      

par le Père Boris Bobrinskoy (1)  
 

Au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit. 
  

 

 

Aperçu Dans son homélie, le Père Boris 
Bobrinskoy médite sur la parabole du Publicain 
et du Pharisien, soulignant qu’elle illustre deux 
types de prières : celle de l’orgueil et de la 
suffisance, et celle de l’humilité et du repentir. 
Nous oscillons souvent entre ces deux attitudes, 
exposés au danger du "pharisaïsme spirituel" 
qui nous pousse à nous élever au-dessus des 
autres. Le Publicain, par son abaissement 
sincère, devient un modèle de prière 
authentique qui ouvre les portes du Royaume de 
Dieu. 

Le Père Boris rappelle que l’abaissement du 
Publicain reflète l’humilité même de Dieu, qui 
s’incarne et s’anéantit pour sauver l’humanité. 
La prière du Publicain, reprise dans la tradition 
comme la prière de Jésus – « Seigneur Jésus-
Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi, pécheur » 
– devient un chemin de repentance, d’amour et 
de communion avec Dieu et le prochain. 

En ce temps de préparation au Carême, nous 
sommes appelés à combiner jeûne, prière et 
aumône avec une repentance sincère, sans quoi 
ces pratiques perdent leur sens. Cette démarche 
nous conduit à la joie de la Résurrection, où, 
transformés par l’humilité, nous devenons 
réellement enfants de Dieu. 

Deux types de prières nous sont 
présentées aujourd'hui dans la parabole 
du Seigneur, la parabole du publicain et 
du pharisien. Deux types de prières et 
nous sommes entre les deux. Deux types 
de prière d’élévation, deux dialogues et 
deux réponses. Les deux prières 
commencent par les mêmes mots : « Oh 
Dieu ». Le contenu est pourtant 
tellement différent. Pouvons- nous nous 
placer entre les deux ? Ne sommes-nous 
pas, nous-mêmes, en constante 
alternance entre la repentance du 
publicain et la suffisance et le mépris du 
pharisien ? 

C’est une parabole très dure qui évoque, 
certes, le milieu juif mais aussi 
certainement plus largement l’attitude 
d’un chrétien, celle de nous tous, de moi 
en premier. Ne sommes-nous pas en effet 
satisfaits, contents, bien assurés, bien en 
sécurité dans notre situation de chrétien, 
de prêtre, de théologien, montés sur un 



P a g e  17 | 24 

 

piédestal, prêchant, parlant et finalement 
ayant bonne conscience. Peut-être 
qu’heureusement, par la providence de 
Dieu, par nos propres échecs permis et 
voulus par Dieu, par nos propres péchés, 
nous sommes ramenés vers l'essentiel, 
vers le sentiment de notre indigence, de 
notre précarité, de notre vacuité, de notre 
vanité. 

Le mot vanité n’est pas seulement un 
péché mais c’est l’état de vie de pauvreté 
: « tu es malheureux, misérable, aveugle 
et nu » dit le Seigneur dans la lettre à 
l’Église de Laodicée, « …tu dis : 'je suis 
riche, je me suis enrichi et je n’ai besoin 
de rien' et tu ne sais pas que tu es 
malheureux, misérable, aveugle et nu » 
(Apocalypse 3, 17). 

Voilà notre état, voilà l’état du 
pharisaïsme spirituel qui nous guette et 
en face de cela nous voyons cette prière, 
cette prière dans le sens le plus littéral, le 
plus profond, le plus vrai du terme, cette 
prière du publicain qui, comme le dit 
l’Évangile, se tenait à distance. À distance 
de qui, à distance de quoi, à distance du 
public, du pharisien qui était en avant, 
bien en évidence, priant ostensiblement 
et bien sûr tout le monde connaissait ses 
œuvres, ses exploits spirituels, ses jeûnes 
prolongés, ses longues prières, ses 
aumônes bien mises en évidence. Donc le 
publicain se tenait à distance de lui sans 
le juger, sans se permettre surtout de le 
juger mais au contraire se sentant bien 
indigne, bien loin de lui. Il se tenait aussi 
à distance du sanctuaire quelque part 
très en arrière dans l’Église, tout près 
d’une porte, osant à peine entrer et 

n'osant pas lever les yeux vers le ciel, se 
battant la poitrine de ses mains. 

Et là, le Seigneur nous révèle la prière du 
publicain, la prière de celui qui est 
pécheur et qui se sait pécheur, qui ne 
prétend pas se justifier, mais qui surtout 
reconnaît la grandeur et la sainteté de 
Dieu. Ce publicain au fond de lui-même 
est un croyant, il ne se permettrait pas 
d’entrer dans le sanctuaire, parce qu’il 
sait de son instinct religieux le plus 
profond que rien d’impur, comme le dit 
le saint apôtre Paul, rien d’impur ne peut 
entrer dans le Royaume. Le publicain 
n’attend rien. Il ne fait que battre de sa 
main sa poitrine. 

Et nous avons le jugement de Dieu, le 
jugement du Seigneur qui est un 
jugement immédiat, un jugement 
inhérent à l’attitude de l’un et de l’autre. 

  

Ce jugement est clair : « Je vous le dis, 
celui-ci [le publicain] descendit dans sa 
maison justifié, plutôt que l’autre. Car 
quiconque s’élève sera abaissé, et celui 
qui s’abaisse sera élevé ». Ces dernières 
paroles du Seigneur élargissent l’horizon 
de la parabole. Elles révèlent que 
l’abaissement du publicain n’est pas 
seulement la loi de la repentance, mais 
encore qu’il est la porte unique qui peut 
nous introduire dans le royaume de Dieu. 
Ainsi nous chantons dans l’Église à partir 
d’hier soir et tous les samedis de carême, 
tous les samedis soir à l’office des Vigiles 
: « Ouvre-moi les portes du repentir » et 
ce sont les portes uniques qui nous 
introduisent dans la miséricorde, le 



P a g e  18 | 24 

 

pardon, la grâce, dans la restauration que 
Dieu nous donne. 

Donc il n'y a pas d'autre chemin vers Dieu 
et vers sa grâce infinie que la miséricorde. 
Mais cette miséricorde ne manifeste que 
la loi de l’abaissement que nous avons 
découvert chez le publicain. Il tient la tête 
bien basse vers la terre, il n’ose élever les 
yeux vers le ciel. Cette loi d’abaissement 
est celle de Dieu lui-même qui, pour venir 
jusqu’à nous, s’abaisse, s’humilie, 
s’anéantit et prend la forme du Serviteur 
souffrant qui assume la nature humaine, 
et devient petit enfant et homme, avec 
toute la réalité humaine sauf le péché, 
péché qu’il prend sur lui au baptême dans 
le Jourdain. Cela le mène au conflit et à la 
mort sur la Croix. 

Il nous faut aller plus loin et découvrir 
constamment dans la vie même de Jésus 
cet exemple d’humilité de la part de celui 
qui n’est pas venu pour être servi mais 
pour servir et pour donner sa vie en 
rançon, comme le dit Jésus lui-même 
dans l’Évangile de Matthieu, « comme la 
rançon de plusieurs » (Mt 20, 28). Il faut 
revenir sans cesse à cet abaissement du 
Seigneur dont l’exemple suprême est le 
lavement des pieds. Quand Jésus lave les 
pieds de ses disciples, il leur dit : « Si 
donc je vous ai lavé les pieds, moi, le 
Seigneur et le Maître, vous devez aussi 
vous laver les pieds les uns aux autres » 
(Jn 13, 14). 

C’est tout le mouvement du Seigneur qui 
doit être imprimé dans notre cœur, à la 
fois se reconnaître pécheur indigne ayant 
absolument besoin de la miséricorde de 

Dieu mais aussi se regarder les uns les 
autres avec un regard d’amour, sans se 
considérer supérieur à qui que ce soit. 
Nous avons tous constamment cette 
tendance, tendance innée en nous 
malheureusement, à nous considérer 
supérieurs et à nous mépriser les uns les 
autres. 

Et c'est par conséquent un rappel que le 
Seigneur nous fait aujourd'hui, 
maintenant, dans cette préparation au 
carême, un rappel de ce que tous nos 
jeûnes, toutes nos prières, toutes nos 
aumônes auxquels l’Église nous convie et 
nous appelle sont à prendre très au 
sérieux, mais en renonçant à nous-
mêmes. Car tout cela n’a aucun sens si ce 
n’est précédé, intériorisé par la prière de 
repentance. Souvenons-nous enfin que 
cette prière de repentance ouvre les 
portes du Royaume et nous situe 
désormais, nous crée, nous constitue 
comme enfants de Dieu, fils de Dieu à 
l’image du Christ lui-même. Cette prière 
de repentance du publicain deviendra le 
modèle de la prière de Jésus, de la prière 
à Jésus, prière du cœur qui est celle de la 
tradition chrétienne, de toute la tradition 
orthodoxe : « Seigneur Jésus Christ, Fils 
de Dieu, aie pitié de moi, pécheur ». 

Cette prière nous ouvre un chemin infini 
de joie et de richesse, d’acquisition de 
l’Esprit Saint, à tel point que saint Paul, 
lui-même disciple et pharisien, a 
l’audace, dans cette épître que nous 
venons d’entendre aujourd’hui, de 
proposer à son disciple Timothée de vivre 
dans l’imitation de lui-même : « Tu as 
suivi de près mon enseignement, ma 



P a g e  19 | 24 

 

conduite, mes résolutions, ma foi, ma 
douceur, ma charité, ma constance, mes 
persécutions, mes souffrances () Toi, 
demeure dans les choses que tu as 
apprises… ». 

À première vue, cela peut paraître 
étonnant que cet ancien pharisien se 
donne d’abord lui-même en exemple à 
son disciple, son enfant spirituel, à 
Timothée à qui il a imposé les mains du 
sacerdoce et de l’épiscopat, et pourtant, 
nous avons là l’exemple de liberté 
suprême de celui qui a commencé par 

reconnaître son propre néant et son 
péché devant Dieu. Alors en fin de 
compte le Seigneur l’exalte lui-même. 

Eh bien pour le moment nous n'en 
sommes pas là, pour le moment nous 
sommes encore dans le premier pas, le 
premier pas du chemin spirituel, et 
heureusement que ce premier pas nous 
est apporté d'année en année, chaque fois 
à nouveau. Mais après celui- ci, il y aura 
toute la suite du carême et alors la joie et 
la gloire de la Résurrection pascale. 

Amen. 

 
(1) Homélie prononcée en 1987. 

Source internet : Accueil (saintsymeon.fr)    Feuillet no. 166 
 
Le Père Boris Bobrinskoy, né le 25 février 1925 à Paris et mort le 7 août 2020 à Bussy-en-Othe, est un 
théologien orthodoxe des XXe et XXIe siècles, auteur de plusieurs ouvrages de théologie et de liturgie. 
 
Doyen honoraire de l'Institut de théologie orthodoxe Saint-Serge, il a été recteur de la paroisse de la Sainte-

Trinité (crypte de la cathédrale Saint-Alexandre-Nevsky de Paris), prêtre mitrophore et proto-presbytre de 

l'exarchat du Patriarcat œcuménique de Constantinople. 

Pendant plus de cinquante ans, de 1954 à 2006, Boris Bobrinskoy est professeur titulaire de la chaire de théologie 

dogmatique de l'Institut Saint-Serge, à Paris. Membre de la commission « Foi et Constitution » du Conseil 

œcuménique des Églises et de la Commission française pour le dialogue théologique catholique-orthodoxe, 

docteur en théologie, il suit sa formation dans la communion orthodoxe mais aussi dans le monde universitaire 

catholique et protestant. 

À partir des années 1970, il préside l’association radiophonique La Voix de l’orthodoxie. Il fut également un des 

fondateurs de la Fraternité orthodoxe en Europe occidentale. 

Il est docteur honoris causa de l'université de Fribourg et de l'Institut de théologie orthodoxe Saint-Vladimir à 

New York de l’Église orthodoxe en Amérique. 

 
 

http://saintsymeon.fr/


P a g e  20 | 24 

 

           
DIMANCHE du publicain et du pharisien 

      Par le Séminaire Sainte-Geneviève 
 

« Tout homme qui s’élève sera abaissé, mais celui qui s’abaisse 
sera élevé »  

  
 

La lecture de la parabole du pharisien et 
du publicain inaugure, dans la liturgie 
orthodoxe, le temps de préparation au 
Carême de Pâques. Dans quatre 
semaines, nous entrerons, nous aussi, 
dans cette période très particulière où 
nous contemplons, de façon encore plus 
intense que le reste de l’année, le mystère 
de l’abaissement du Fils de Dieu, de sa 
mort et de sa résurrection. 

 

 Il n’y a pas de meilleure introduction au 
Carême que cette parabole de l’Évangile 
de Luc que nous venons d’entendre. Elle 
bouleverse la vision commune de la 
religion comme élévation individuelle ; 
elle fait voler en éclats la conception 
banale de la morale comme abstention 
du mal et accomplissement d’actes bons. 

En fait, de cette parabole du Seigneur, je 
conclus personnellement que le 
christianisme n’est, au fond, ni une 
religion, ni une morale, mais le fait de 
croire dans l’amour sans limites du 
Créateur, tout en connaissant ses propres 
limites, de suivre le Christ dans son 
abaissement, d’accepter le pardon de 
Dieu. 

 Le Seigneur nous dit dans cette parabole 
que son vrai disciple n’est pas celui qui ne 
pèche pas, qui jeûne et qui paie sa dîme, 
mais celui qui connaît ses péchés, les hait 
et en a honte devant Dieu. Le vrai 
chrétien n’est pas celui qui a su éviter le 
mal et s’est épanoui dans la pratique de la 
vertu, mais celui qui n’a d’autre espoir 
que la miséricorde de Dieu, qui ne 
compte plus sur lui-même, mais 
seulement sur la pitié du Créateur. 

 En fait, je déduis de la parabole de ce 
jour que l’attitude du chrétien se situe 
entre le narcissisme et le masochisme, 
entre l’euphorie et la dépression. Le 
chrétien est un réaliste : la connaissance 
de ses propres faiblesses et de ses limites 
est, pour lui, le début et le principe du 
salut. Il se tient à distance des Ténèbres 
suressentielles de Dieu, non par peur, 
mais dans une crainte de respect et 



P a g e  21 | 24 

 

d’amour. Il ne se met pas en avant face à 
Dieu, parce qu’il est conscient de la vanité 
de ses sacrifices et du caractère 
potentiellement éphémère de ses vertus 
et de ses exploits. Il se frappe la poitrine, 
parce qu’il a honte de ses péchés, mais il 
ne s’enfuit pas de devant la face de Dieu, 
parce qu’il croit dans l’amour infini du 
Père. Cette attitude réaliste est appelée 
humilité.  

L’humilité dont je vous parle n’a rien à 
voir avec le masochisme ; elle comprend 
autant la conscience de sa misère que la 
conviction qu’elle n’est pas un obstacle au 
bonheur éternel et au salut que Dieu nous 
offre. Saint Silouane du Mont Athos était 

convaincu que l’humilité est l’unique 
condition du salut : « Pour être sauvé, il 
faut être humble ». Lui qui croyait que 
l’amour de Dieu pour les hommes est 
sans limites, que son désir de sauver 
chacun de nous est d’une puissance 
infinie, disait également que « si le 
Seigneur nous aime autant, mais qu’il 
nous arrive tout de même de tomber, 
c’est par manque d’humilité ». En effet, 
celui qui se croit tout bas ne tombe pas ; 
seuls chutent ceux qui se sont auparavant 
hissés eux-mêmes à des hauteurs 
imaginaires. Vraiment, « tout homme qui 
s’élève sera abaissé, mais celui qui 
s’abaisse sera élevé ».  

 

(1) Source internet : www.seminaria.fr/Tout-homme-qui-s-eleve-sera-abaisse-mais-celui-qui-s-

abaisse-sera-eleve--homelie-pour-le-dimanche-du-publicain-et-du_a528.html 

 

 

L’Évangile du jour avec les Pères de l’Église 

 
Saint Cyprien de Carthage 

(v200-258) 

 

 « Le publicain n’osait même pas lever les yeux vers le ciel » 

Les hommes de prière doivent expriment leurs suppliques et leursdemandes avec 
modestie, calme, retenue et discrétion. Rappelons-nous quenous nous tenons en 
présence de Dieu. Il faut que l’attitude de notre corps, le ton de notre voix soient 

http://www.seminaria.fr/Tout-homme-qui-s-eleve-sera-abaisse-mais-celui-qui-s-abaisse-sera-eleve--homelie-pour-le-dimanche-du-publicain-et-du_a528.html
http://www.seminaria.fr/Tout-homme-qui-s-eleve-sera-abaisse-mais-celui-qui-s-abaisse-sera-eleve--homelie-pour-le-dimanche-du-publicain-et-du_a528.html
http://orthodoxes-parisiens.over-blog.net/article-saint-cyprien-de-carthage-le-publicain-n-osait-meme-pas-lever-les-yeux-vers-le-ciel-66987768.html


P a g e  22 | 24 

 

agréables aux yeux de Dieu. Il ne convient pas de s’épandre en clameurs ; il convient 
de prier avec modestie et réserve.  

Le Seigneur dans son enseignement nous demande de prier à l’écart, dans la solitude 
et en des lieux retirés, et même en nos chambres (Mt 14,23; 6,6), ce qui s’accorde mieux 
avec la foi. Nous savons que Dieu est présent partout, il entend et voit tous les hommes, 
le regard de sa majesté souveraine pénètre jusque dans le secret. Il est écrit, en effet : 
« Je suis un Dieu proche et non un Dieu lointain. 

Quelqu’un peut-il se cacher dans ses cachettes sans que je le voie ? Est-ceque je ne 
remplis pas le ciel et la terre ? » (Jr 23,24) L’homme de prière, frères bien-aimés, ne 
doit pas ignorer comment le publicain priait dans le Temple, à côté du pharisien. Il ne 
levait pas les yeux vers le ciel avec effronterie, il ne tendait pas les mains avec insolence. 
Il se frappait la poitrine, il reconnaissait ses péchés intérieurs et cachés, il implorait le 
secours de la miséricorde divine. 

Le pharisien, en revanche, se fiait en lui-même. Et c’est le publicain qui amérité d’être 
reconnu juste. Car il priait sans mettre l’espérance de sonsalut dans son innocence, 
puisque personne n’est innocent. Mais il priait en confessant ses péchés, et sa prière a 
été exaucée par Celui qui pardonneaux humbles. 

 
La Prière du Seigneur, § 4, 6 (trad. DDB 1982, p. 42 rev.) 

----- 

 
Saint Jean Chrysostome 

(v. 344-407) 

 
 « Prends pitié du pécheur que je suis » 

      Un pharisien et un publicain montaient au Temple pour y prier. Le pharisien a 
commencé par énumérer toutes ses qualités, en proclamant : « O Dieu, je te rends grâce 
de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes, qui sont rapaces, injustes et 
adultères, ou bien encore come ce publicain ! » Misérable sois-tu, toi qui oses porter 
un jugement sur la terre tout entière ! Pourquoi accabler ton prochain ? As-tu encore 
besoin de condamner ce publicain, la terre ne t'a-t-elle pas suffi ? Tu as accusé tous les 
hommes, sans exception : « Je ne suis pas comme le reste des hommes...ou bien encore 



P a g e  23 | 24 

 

comme ce publicain ; je jeûne deux fois la semaine, je donne la dîme de tout ce que je 
possède. » Que de suffisance dans ces paroles ! Malheureux !... 

Le publicain, quant à lui, avait fort bien entendu ces paroles. Il aurait pu rétorquer en 
ces termes : « Qui donc es-tu, qui oses proférer de telles médisances à mon sujet ? D'où 
connais-tu ma vie ? Tu n'as jamais vécu dans mon entourage, tu n'es pas un de mes 
intimes. Pourquoi manifester un tel orgueil ? D'ailleurs, qui peut attester la réalité de 
tes bonnes actions ? Pourquoi fais-tu ainsi ton propre éloge, qu'est-ce qui t'incite à te 
glorifier de la sorte ? » Mais il n'en fit rien –- bien au contraire -– il s'est prosterné, en 
disant : « O Dieu, prends en pitié le pécheur que je suis ! » Et, pour avoir fait preuve 
d'humilité, il a été justifié. 

Le pharisien a quitté le Temple, privé de toute absolution, tandis que le publicain s'en 
allait, le cœur renouvelé d'une justice retrouvée... Pourtant, il n'y avait là guère 
d'humilité, dans la mesure où l'on utilise ce terme lorsque quelqu'un de noble s'abaisse; 
or, dans le cas du publicain, il ne s'agissait pas d'humilité, mais de simple vérité, car il 
disait vrai. 
 

Source : Homélies sur la conversion, n°2 (trad. coll. Pères dans la foi, 8, DDB 1978, p. 46) 

----- 
 

 
Saint Basile le Grand  

(329-379) 

HOMÉLIE DE SAINT BASILE SUR L'HUMILITÉ 

« Notre fierté, c'est la croix du Christ »  

 
Que le sage ne se glorifie pas de sa sagesse, que le vaillant ne se glorifie pas de sa 
vaillance, que le riche ne se glorifie de sa richesse ! Alors, où est la vraie gloire et en 
quoi l'homme est-il vraiment grand ? Le prophète répond : Celui qui veut se glorifier 
trouvera sa gloire s'il reconnaît et comprend que je suis le Seigneur. 

 Voilà quelle est la noblesse de l'homme, voilà quelle est sa gloire et sa grandeur : 
connaître vraiment ce qui est grand et s'y unir, et rechercher sa gloire dans la gloire de 
Dieu. L'Apôtre dit en effet : Celui qui se glorifie, qu'il se glorifie dans le Seigneur, après 



P a g e  24 | 24 

 

avoir dit : Le Christ a été envoyé pour être notre sagesse, pour être notre justice, notre 
sanctification, notre rédemption. ~ 

Voilà qu’elle est en Dieu notre fierté parfaite et exacte : ne pas se flatter de sa propre 
justice, mais savoir qu'on est dépourvu de vraie justice et ne trouver sa justice que dans 
la foi au Christ. Et c'est en cela que Paul se glorifie, car il méprise sa propre justice : il 
recherche cette justice qui est donnée par le Christ, qui vient de Dieu et qui consiste en 
la foi, pour connaître le Christ, éprouver la puissance de sa résurrection, et communier 
aux souffrances de sa passion, en reproduisant sa mort dans l'espoir de parvenir à 
ressusciter d'entre les morts. 

Alors, toute la prétention de l'orgueil s'écroule. Il ne te reste plus rien, pauvre homme, 
dont tu puisses te vanter, où tu puisses mettre ta fierté et ton espérance. Il ne te reste 
qu'à mortifier tout ce que tu possèdes, qu'à chercher dans le Christ ta vie future. Nous 
l'avons par avance, nous y sommes déjà, puisque nous vivons entièrement par la grâce 
que Dieu nous donne. 

Et certes, c'est l'action de Dieu qui produit en nous la volonté et l'action, parce qu'il 
veut notre bien. En outre Dieu nous révèle par son Esprit sa sagesse qui a préparé notre 
gloire. Et c'est Dieu qui nous donne la force dont nous avons besoin dans nos labeurs. 
J'ai travaillé plus qu'eux tous, dit saint Paul ; non pas moi, mais la grâce de Dieu qui 
est avec moi. 

Dieu nous a délivrés de tout danger au-delà de toute espérance humaine. Nous avions 
reçu en nous-mêmes notre arrêt de mort, dit saint Paul. Ainsi notre confiance ne 
pouvait plus se fonder sur nous-mêmes, mais sur Dieu qui ressuscite les morts. C'est 
lui qui nous a arrachés à une telle mort et nous en arrachera ; en lui nous avons mis 
notre espérance : il nous en arrachera encore. 

 
 

 

 

Paroisse orthodoxe Saint-Benoît-de-Nursie                                                                                  
Paroisse francophone de l'Église Orthodoxe en Amérique                                                                              

807, avenue Sainte-Croix, 
Saint-Laurent, Québec H4L 3X6 

 

http://www.saintbenoitdenursie.ca 
 
 

 

 

 

 

LIVRET À EMPORTER POUR LIRE ET MÉDITER LES TEXTES CHEZ SOI. 

CE LIVRET EST DISPONIBLE EN VERSION NUMÉRIQUE téléchargeable – pour quelques 

jours seulement –SUR LE SITE INTERNET DE NOTRE PAROISSE. 

http://saintbenoitdenursie.ca/
http://www.saintbenoitdenursie.ca/

