PAROISSE ORTHODOXE SAINT-BENOIT-DE-NURSIE

COMPLEMENT AU LIVRET LITURGIQUE HEBDOMADAIRE

L’évangile du jour

LA PARABOLE DU PUBLICAIN ET DU PHARISIEN
(Lc 18, 10-14)

(Ienrys

Série : Foi et spiritualité orthodoxe —
Homélies et commentaires

Page 1|24



T —"
I~

Le Publicain et le Pharisien”
par le Pere Lev Gillet

AL

\\./07¢" Dans son commentaire sur la parabole du Pharisien et du Publicain, le Pére Lev Gillet
souligne que ’Eglise nous invite & I’humilité et a la repentance sincére. Il met en garde contre le
piege de condamner le Pharisien tout en s’élevant soi-méme, ce qui reviendrait a tomber dans le
méme orgueil. Bien que le Pharisien ait des vertus réelles, il peche par manque de repentance et
par mépris envers le Publicain.

Le Publicain, quant a lui, se distingue par son humilité sinceére et sa confiance totale en la
miséricorde divine, exprimée par sa priere : « O Dieu, aie pitié de moi pécheur », tirée du psaume
51. Cette priere devient le modele de la pénitence chrétienne.

Le Peére Lev Gillet rappelle que Jésus n’exalte pas le Publicain uniquement pour son repentir, mais
aussi pour sa foi dans la bonté de Dieu. L'Eglise nous appelle a rejeter 'orgueil et a adopter
I’humilité et la confiance du Publicain pour recevoir la miséricorde divine.

Ce dimanche, dans le calendrier liturgique, porte le nom du « Dimanche su Pharisien et
du Publicain ». L'Eglise, afin de nous exhorter a la vraie repentance, remet devant nos
yeux cette image des deux hommes qui montent au Temple pour prier et dont I'un est
justifié a cause de son humilité et de sa contrition sincere.

(Voir la suite du texte en page 4)

Autres lectures : Dimanche du Publicain et du Pharisien :

Pére Placide Deseille (en page 6)- ’Archevéque Job de Telmessos ( en page 9)
René Pére Dorendot (en page 13) — Pere Boris Bobrinskoy (en page 16)- -
Séminaire Sainte-Genevieve (en page 20)

L

040 4 B\ S4NT

’Evaile du jour avec les Péres de UEglise (en pages 21 d 24)

“.

de Cairthage Saint Jean ChrySostome Saint Basile le Grand

LIVRET A EMPORTER POUR LIRE ET MEDITER LES TEXTES CHEZ SOI.

Page 2|24



AVANGILE

Lecture du saint Evangile selon saint Luc
(Lc 18, 10-14)

Le Seigneur dit cette parabole : Deux hommes monterent au Temple pour
prier : I'un était Pharisien, I'autre publicain. Le Pharisien, la téte haute,
priait ainsi en lui-méme : O Dieu, je te rends graces de ce que je ne suis pas
comme le reste des hommes, qui sont rapaces, injustes, adulteres, ou bien
encore comme ce publicain ; je jetine deux fois par semaine, je donne la
dime de tous mes revenus. Le publicain, se tenant a distance, n’osait méme
pas lever les yeux vers le ciel, mais il se frappait la poitrine en disant : O
Dieu, aie pitié de moi pécheur ! Je vous assure que ce dernier descendit chez
lui justifié, autre non. Quiconque s’exalte sera humilié et quiconque
s’humilie sera exalté.

Page 3|24



Le Publicain et le Pharisien
Peére Lev Gillet

La parabole du Pharisien et du Publicain (Luc 18,10-14), que nous lisons durant la
Liturgie, est, sijose dire, la plus dangereuse des paraboles. Car nous sommes si habitués
a condamner le Pharisaisme que nous semblons proclamer ceci : « Moi, du moins,
malgré tous mes péchés, je ne suis pas un Pharisien. Je ne suis pas un hypocrite ».

Nous oublions que la priere du Pharisien n’est pas entierement mauvaise. Le Pharisien
constate qu’il jeline, qu’il fait PTaumone, qu’il est exempt des péchés les plus grossiers ; et
tout ceci est vrai. De plus, le Pharisien ne s’attribue pas tout le mérite des ses bonnes
actions ; il reconnait qu’elles viennent de Dieu ; il rend grace a Dieu.

La priere du Pharisien peche sous deux aspects ! Le Pharisien manque de repentir et
d’humilité, il ne semble pas avoir conscience des manquements, peut-étre véniels, dont
il est coupable, comme tous les hommes ; et, d’autre part, il se compare au Publicain avec
un certain orgueil, un certain mépris. Mais nous, avons-nous le droit de condamner le
Pharisien, de nous considérer comme plus juste que lui, si tout d’abord nous violons les
commandements que le Pharisien observe ? Avons-nous le droit de nous mettre - par
opposition au Pharisien — sur le méme plan que le Publicain justifié ?

Nous ne pouvons le faire que si notre attitude est exactement celle du Publicain. Oserons-
nous dire que nous avons ’humilité et la repentance du Publicain ? Si nous condamnons
avec ostentations le Pharisien sans devenir nous-mémes le Publicain, nous tombons
dans le Pharisaisme lui-méme.

Regardons de plus pres le Publicain. Il n’ose pas lever les yeux au ciel. Il se frappe la
poitrine. Il implore de Dieu la miséricorde. Il se reconnait pécheur. Il se met dans une
attitude physique d’humilité (Jésus Lui-méme, comme I’a dit un saint, a si bien pris la

Page 4|24



derniere place que personne n’a jamais pu lui 6ter). C’est pourquoi le Sauveur dit : « Cet
homme est retourné plus justifié que 'autre ». Remarquons que Jésus dit « plus justifié»,
laissant en quelque sorte a notre pensée le cas du Pharisien. Et Jésus ajoute :
«Quiconque s’exalte sera abaissé, et celui qui s’humilie sera exalté ».

Essayons d’expliquer plus profondément cet épisode. Le Publicain est-il seulement
justifié parce qu’il confesse son péché et se tient humblement devant Dieu ? Il y a, dans
le cas du Publicain, quelque chose de plus. Le cceur de la priere du Publicain est appel
plein de confiance a la Bonté, a la tendresse de Dieu. « O Dieu, aie pitié de moi pécheur
», dit-il. Ces premiers mots « aie pitié de moi » sont aussi les premiers mots du psaume
51, lequel est essentiellement le psaume de pénitence.

Le fait que Jésus choisit ces mots pour les mettre sur la bouche du Publicain et pour en
faire ainsi le modele de nos prieres de pénitence projette une grande lumiere sur 'ame
du Sauveur, sur ses intentions. Ce que Jésus demande du pécheur repentant (donc de
chacun de nous), c’est surtout cet abandon, cette confiance absolue dans la tendre
miséricorde de Dieu.

L’Eglise, dans les matines, tire ainsi la conclusion de la parabole évangélique et formule
la pensée centrale de ce dimanche : « Seigneur, qui a reproché au Pharisien de se justifier
lui- méme et de s’enorgueillir de ses actions — car tu ne t’approches pas des pensées
arrogantes et tu ne te détournes pas des cceurs contrits — devant Toi, a cause de cela,
nous aussi, nous nous agenouillons modestement, O Toi qui as souffert pour nous.
Accorde-nous ton pardon et ta grande miséricorde ».

(1) (Source : « Catéchése orthodoxe L’an de Grace du Seigneur » - un moine de 'Eglise d’Orient —
pages 139/140 - édition du Cerf — 1988) »

Lev Gillet (Louis Gillet),(1893-1980) est un prétre et théologien orthodoxe francais, recteur de la premiere
paroisse orthodoxe de langue francaise, passeur entre 1'Orient et 1'Occident chrétien.

TS
%
l

—

Page 5|24



Homeélie du P. Placide Deseille

Le Publicain et le Pharisien @

Avec le dimanche du Pharisien et du Publicain, I'’Eglise orthodoxe nous introduit dans la
période de préparation au Grand Caréme, une période marquée par une pédagogie liturgique qui
nous prépare a la féte de Paques. Ce dimanche, la parabole du Publicain et du Pharisien nous
enseigne que I'ame du Caréme doit étre portée par 'humilité et le repentir. Ces deux vertus,
fondamentales pour la vie spirituelle, sont mises en lumiéere par I'exemple opposé des deux hommes
: le Pharisien qui, dans son orgueil, se glorifie de ses mérites et méprise son prochain, et le Publicain
qui, dans son humilité, implore la miséricorde divine.

L’humilité, comme le disent les saints péres, n’est pas une vertu parmi d’autres, mais la condition
indispensable pour que nos prieres, nos jetines, et nos bonnes ceuvres soient agréables a Dieu. Sans
elle, ces pratiques perdent toute leur valeur spirituelle. Si ’humilité peut suffire a elle seule pour
nous rapprocher de Dieu, elle doit cependant s’incarner dans des actes concrets pour étre réelle.
L'attitude humble du Publicain, qui se frappe la poitrine et prie avec repentir, est un modele. Cette
humilité ne doit pas rester une simple idée ou un sentiment intérieur, mais s’exprimer dans nos
comportements, notamment dans la priére et le jetine.

Le jetine, qui caractérise le Grand Caréme, est présenté comme une maniere d’incarner ’humilité
et le repentir. Le jeline, loin de mépriser le corps, le fait participer a la vie spirituelle en I'orientant
vers la Croix et la Résurrection. Cette période de préparation nous rappelle que Dieu, comme le
Peére de ’Enfant Prodigue, nous attend avec amour et accueille chaque mouvement sincere de notre
cceur. Entrons dans le Caréme avec humilité, repentir et foi en la promesse de la Résurrection.

Caréme, c'est avant tout 'humilité et le
repentir.

Avec ce dimanche du Pharisien et du
Publicain, nous entrons pleinement dans
cette période de préparation au Grand
Caréme, que d'une facon tres
pédagogique, la liturgie nous ménage
chaque année. Dimanche prochain, nous
entendrons la parabole de 1'Enfant
Prodigue. Et aujourd'hui, le Seigneur met
devant nos yeux cette image du publicain
dont la priere humble et repentante
contraste avec celle, orgueilleuse, du

L'humilité. Les saints peres nous disent
que I'humilité n'est pas une vertu comme
les autres, une vertu parmi les autres ; ils
ont cette expression que l'on retrouve
chez plusieurs d'entre eux : « L'humilité
est aux autres vertus ce que le sel est a
I'ensemble des mets d'un repas », Sans
I'humilité, ni notre priére, ni aucune de
nos pratiques, ni aucune de nos vertus

pharisien.

Par 13, 1Eglise veut nous faire
comprendre toujours davantage que ce
qui doit étre 1'ame de notre Grand

n'auraient de valeur devant Dieu. Et les
saints peres vont jusqu'a dire que sans les
vertus, sans toutes ces pratiques que sont
le jeline et les autres usages que nous

Page 6|24



mettrons en ceuvre pendant le caréme,
I'humilité a elle seule peut suffire pour
nous rendre justes devant Dieu. Bien siir
cela ne veut pas dire qu'il ne faut pas
attacher d'importance au jetine, cela ne
veut pas dire qu'il ne faut pas attacher
d'importance a l'aumoOne, au partage avec
les plus démunis, mais tout cela n'aurait
aucune valeur, aucune saveur pour Dieu,
si tout cela n'était pas assaisonné par
I'humilité, par la conscience et la
reconnaissance de notre pauvreté, de
notre impuissance, de notre incapacité
devant Dieu, sans la conscience aussi de
notre péché qui aggrave encore notre
impuissance de créature. Et c'est cela que
nous devons contempler dans cette
image du Publicain.

Ce Publicain qui prie humblement, qui
prie prosterné, qui prie, dirions-nous, en
faisant des métanies devant le Seigneur.
Car I'humilité, comme le repentir, ce n'est
pas seulement un sentiment intérieur, ce
I'est bien siir, ca doit 1'étre avant tout,
mais il faut, pour que ce sentiment soit
vrai, que ce soit un sentiment qui
impregne notre coeur, qui en jaillisse, et
non pas simplement quelque chose de
cérébral, d'imaginaire. Il faut que cela
s'incarne dans notre comportement, et
c'est pour cela qu'une attitude humble
dans la priere est tellement nécessaire.
Assurément, il est des moments ou on
peut prier debout, car cette position
debout exprime notre condition de fils de
Dieu, de ressuscités avec le Christ, mais
cette pauvreté qui est la notre, cette
conscience de notre misere de créatures
pécheresses devant Dieu, doit s'exprimer

dans ces prostrations, dans ces métanies
dont, surtout en caréme, nos offices a
I'église et nos prieres en cellule sont
ponctués.

Le jetine qui doit caractériser tres
particulierement le Grand Caréme, ce
jeline n'a de sens que dans la mesure ou
il incarne 1'humilité de notre coeur. Mais
si notre humilité ne s'incarne pas dans
des comportements concrets, ce sera une
humilité en imagination, elle n'aura pas
de réalité, ce sera une humilité virtuelle
qui n'aura aucune réalité. Il faut qu'elle
s'incarne. Le jeline, justement, si nous
lisons toute la Bible, est une des facons
dont le peuple de Dieu a toujours
exprimé son humilité et son repentir
dans une priere qui engage tout son étre.
C'est parce que tout son étre y est engagé
que l'homme peut vraiment, a ce
moment-1a, étre pénétré, imprégné dans
son coeur de cette humilité ; elle ne reste
plus quelque chose d'imaginaire, quelque
chose d'artificiel.

Nous sommes corps et ame, et notre
corps doit exprimer nos sentiments pour
que ces sentiments, justement, prennent
corps, pour que ces sentiments soient
quelque chose de réel qui engage tout
notre étre. Si, pendant le caréme, nous
jetinons, ce n'est pas du tout par mépris
du corps ; si nous menons une vie un peu
austere pour notre corps, ce n'est pas du
tout parce qu'il faudrait écarter le corps
de la vie spirituelle ; bien au contraire,
c'est pour l'y faire participer ; mais la
bonne facon de 1y faire participer, ce
n'est pas de le flatter et de 1'épanouir,

Page 7|24



mais, pour reprendre une image d'un
grand auteur spirituel d'Occident au
Moyen Age, de le faire passer par une
sorte de mort pour qu'il ressuscite. Il
faut, disait cet auteur, que notre corps
participe a notre vie spirituelle, un peu
comme la semence que le cultivateur
ensevelit pour qu'elle ressuscite sous
forme d'une moisson abondante : « Celui
qui épargne son corps montre qu'il n'a
pas une foi bien vive en sa résurrection »,
Si la mortification du corps est
importante dans notre vie spirituelle, si
1'Eglise, si tous les saints y ont toujours
attaché autant d'importance, ce n'est pas
du tout par mépris du corps ; pas plus que
lorsque le cultivateur enterre la semence,
ce n'est pas mépris de la semence, bien au
contraire. Mais comme le disait cet
auteur spirituel auquel je faisais allusion,
il y a un instant : si nous épargnons la
semence, si nous épargnons notre corps,
oui, c'est que nous n'avons pas une foi
bien vive dans sa résurrection.

Toute cette ascese du caréme, le jeline,
I'austérité de notre vie, tout cela est
I'expression de notre attente de la
résurrection, de notre foi dans la
résurrection de tout notre étre. Notre
corps doit participer a la vie spirituelle
non pas en l'épanouissant simplement
selon sa vie naturelle, purement
humaine, mais en le faisant participer a
la Croix du Christ, a cette Croix qui est
non seulement la voie de la résurrection,
mais qui contient déja en elle d'une facon

secrete, d'une facon cachée, la force, la
puissance de la résurrection.

Entrons dans le caréme dans ces
sentiments. Mais entrons-y en suivant
cette pédagogie si sage de 1'Eglise que
manifeste ce temps de préparation au
caréme que nous parcourons en ce
moment. Dimanche prochain, nous
entendrons lire la parabole de 1'Enfant
Prodigue. Elle contient un admirable
enseignement sur la conversion, sur le
repentir. Mais surtout, elle illumine cet
enseignement en nous révélant 1'image
du Pere, de notre Pere céleste. Car
I'humilité, le repentir, n'ont leur vrai sens
que s'ils s'accompagnent de la conscience
de cet amour du Pere pour nous, du Pere
qui nous attend, qui attend notre
repentir, qui attend notre retour vers lui,
qui attend le moindre geste d'humilité et
de confiance de notre part. Nous devons
étre pleinement conscients de ce que
Dieu n'est pas un Dieu lointain, mais que
notre Dieu, le créateur du monde, le
créateur de cet immense cosmos qui nous
entoure, est pour nous un Pere, un Pere
attentif au moindre mouvement de notre
coeur, toujours prét a nous accueillir des
qu'il y a un geste de repentir de notre
part, comme le Pere de I'Enfant prodigue
dans la parabole. Oui, repassons
incessamment tout cela dans notre cceur,
et tachons de traduire vraiment ces
convictions dans notre vie. A notre Pére
céleste, par son Fils bien-aimé, dans son
Esprit-Saint, soit la gloire dans les siecles
des siecles. Amen.

(1) Homélie prononcée en 2009. Source internet : Accueil (saintsymeon.fr) Feuillet no. 60

Page 8|24


http://saintsymeon.fr/

Dimanche du Publicain et du Pharisien @
par 'Archevéque Job de Telmessos

N2 701l Ce dimanche, 1'Eglise orthodoxe ouvre le Triode avec la parabole du Publicain et du
Pharisien, inaugurant une période de huit semaines de préparation spirituelle pour la féte de
PAques, point culminant de la vie liturgique. Cette parabole, tirée de 1'Evangile de Luc (18, 9-14), met
en contraste deux manieres de prier : celle du Pharisien, marquée par 1'orgueil et I'autosatisfaction, et
celle du Publicain, caractérisée par I'humilité et le repentir sincere. Tandis que le Pharisien se glorifie
de ses mérites et juge les autres, le Publicain, conscient de ses péchés, implore avec humilité la
miséricorde divine. Sa priere deviendra dans la tradition orthodoxe la base de la « priere de Jésus » : «
Seigneur, Jésus-Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi, pécheur ».

Le Triode souligne que la priere, véritable souffle de la vie spirituelle, doit étre pure et empreinte
d'’humilité. L'hymnographie appelle a fuir 1'orgueil du Pharisien, qui éloigne de Dieu, et a imiter
I'humilité du Publicain, qui éléve vers la grace divine. L'humilité est présentée comme une force
spirituelle essentielle, capable de triompher des pieges de 1'ennemi, comme le rappelle saint Antoine le
Grand : « J’ai vu tous les filets de 'Ennemi tendus sur la terre... et jentendis une voix me dire :
L’humilité ».

Cette parabole illustre un enseignement fondamental : seul le repentir sincere, accompagné d'humilité,
ouvre la voie au salut. L'orgueil, a I'origine de la chute de I'homme, est une illusion de force qui conduit
a la déchéance, tandis que 1'humilité permet de recevoir la grace de Dieu et de retrouver l'acceés au
Paradis perdu. Le Triode nous invite ainsi a un pelerinage spirituel, a 'image d'Adam apres sa chute, et
nous rappelle que, par sa Passion salvatrice, le Christ nous rouvre les portes du Royaume céleste.

En ce début de Caréme, le Triode exhorte chaque fidele a offrir des prieres humbles et sinceres, a rejeter
l'orgueil, et & suivre I'exemple du Publicain pour obtenir la lumiére et la grace divine. A travers ce
cheminement, il nous appelle a une véritable conversion intérieure, en nous préparant a la joie de la
Résurrection et a la vie éternelle dans le Royaume de Dieu.

Page 9|24



Ce dimanche, I'Eglise orthodoxe vient
de nouveau puiser a une source
intarissable de sa spiritualité en
ouvrant le Triode a la page du Publicain
et du Pharisien. Le livre liturgique du
Triode nous accompagnera a partir
d’aujourd’hui durant huit semaines
pour nous préparer a la féte de Paques
qui est le cceur de la vie liturgique de
notre FEglise tout comme la
Résurrection est le fondement de notre
foi. Nous entamons aujourd’hui la
période préparatoire, qui durera trois
semaines, comprenant quatre
dimanches, laissant ensuite place aux
six semaines du Grand Caréme,
précédant la Sainte et Grande Semaine.
L’hymnographie que nous propose le
Triode pour ce dimanche s’inspire de la
parabole du Publicain et du Pharisien
transmise par 'Evangéliste Luc (Lc 18,
9-14) et qui est lue a la Divine Liturgie.
La problématique de ce texte bien
connu est simple: deux hommes
viennent au temple pour prier.
Cependant, I'un revint dans sa maison
justifié plutot que lautre. L’évangéliste
oppose ainsi dans son récit deux
manieres de prier. Le pharisien avait
I'impression de prier alors qu’il se
ventait et jugeait les autres : « O Dieu,
je te rends graces de ce que je ne suis
pas comme le reste des hommes, qui
sont ravisseurs, injustes, adulteres, ou
méme comme ce publicain ; je jeiine
deux fois la semaine, je donne la dime
de tous mes revenus ». Au contraire, le
publicain, n’osant méme pas lever les
yeux au ciel se frappait la poitrine en
disant avec humilité : « O Dieu, aie
pitié de moi, pécheur ». Cette priere
humble recevra d’ailleurs le nom de

priere du publicain dans la tradition
orthodoxe et deviendra la base de la
priere incessante que l'on appelle
couramment priere de Jésus:
« Seigneur, Jésus-Christ, Fils de Dieu,
aie pitié de moi, pécheur ».

La priere est le souffle ou la
respiration de la vie spirituelle

Le Triode, dans son hymnographie,
reprend la thématique de la priere
contenue dans la parabole évangélique.
La toute premiere hymne pour ce
dimanche, chantée aux Vépres, nous
enseigne en effet : « Freres, ne prions
pas a la maniere du Pharisien, car
celui qui séleve devra shumilier.
Humilions-nous plutét devant Dieu, a
la maniére du Publicain, et disons
comme lui: Seigneur, aie pitié du
pécheur que je suis ». La priere est
fondamentale pour la vie chrétienne.
Elle est le souffle ou la respiration de la
vie spirituelle. Tout comme un étre
vivant ne peut vivre s’il ne respire pas,
de méme un homme ne peut avoir une
vie spirituelle s’il ne prie pas
constamment. Cest pourquoi ’Apétre
Paul instruit les chrétiens de « prier
sans cesse » (1 Thess 5, 17). D’ou la
tradition de la priere incessante dans la
spiritualité orthodoxe, précieusement
préservée a travers les siecles dans la
tradition hésychaste de notre Eglise.

Mais encore faut-il savoir prier
convenablement

Mais encore faut-il savoir prier
convenablement. C’est pourquoi le
Triode, a la suite de la parabole de
I'Evangile de Luc, met en contraste la
priecre du pharisien avec celle du

Page 10| 24




publicain en opposant l'orgueil et la
vaine gloire a ’humilité qui caractérise
le véritable repentir, comme cela
apparait dans la deuxiéme hymne
chantée aux veépres, la veille de ce
dimanche : « Le Pharisien, vaincu par
sa vanité, et le Publicain, courbé de
repentir, se présenterent tous les deux
devant toi, notre unique Seigneur. Le
premier, si fier de lui, fut privé de tes
biens. L’autre, plus sobre de mots, fut
pourvu de ta grace largement. Vois
mes larmes et rends-moi plus fort, 6
Christ notre Dieu, car tu es 'Ami des
hommes ».

L’humilité est une force qui nous

éléve vers Dieu

L’orgueil, si caractéristique de
I’humanité, surtout a notre époque,
n'est qu'un atout éphémere qui ne
mene pas tres loin. Alors que 'homme
se croit triomphant, c’est 'orgueil qui
I’entraine dans la déchéance. Bien au
contraire, ’humilité, qui peut paraitre
pour certains une faiblesse du trait de
caractere, est une force qui nous éleve
vers Dieu. Cest pourquoi le Triode
entonne dans le cathisme qui suit la
troisieme ode du canon des matines de
ce dimanche: « Il fut élevé par son
abaissement, le  Publicain qui
gémissait, rougissant de ses péchés, et
qui demandait pardon au Créateur.
L'orgueil par contre fit déchoir de
toute justice le malheureux Pharisien
qui se vantait. Recherchons donc la
vertu et fuyons le péché ». Ceci n’est
pas sans nous rappeler, dans la
tradition ascétique de I'Orient chrétien,
I’apophtegme de saint Antoine le Grand
qui affirme d'une maniéere géniale :
«J'ai vu tous les filets de 'Ennemi

tendus sur la terre, et je disais en
gémissant : Qui donc passera a
travers ? Et jentendis une voix me
dire : L’humilité ».

Le Triode tire profit de la parabole
évangélique pour nous apprendre
I’humilité, 'unique voie de notre salut.
C’est pourquoi il nous invite, dans le
kondakion de ce dimanche, a imiter le
Publicain dans sa priere: «Du
Pharisien  fuyons lorgueil, du
Publicain apprenons Uhumilité et
gémissons sur nos péchés en disant au
Sauveur : Pardonne-nous, Seigneur,
qui seul es indulgent ». A cela, I'oikos
ajoute : « Freres, que chacun de nous
s’humilie. Dans les larmes et les
gémissements, frappons notre
conscience. Afin qu'au jour de léternel
jugement nous soyons trouvés
irréprochables et que nous obtenions le
pardon. Cest la le repos véritable, en
effet, celui que nous espérons voir un
jour et pour lequel nous implorons,
celui d’ou sont absents la peine, le
chagrin et les profonds gémissements,
ce merveilleux jardin et ce nouvel
Eden, que nous procure le Christ, le
Verbe de Dieu coéternel au Pere ».

Le Triode nous invite en quelque sorte
a un pelerinage tout en relatant la plus
grande catastrophe de I’humanité qui
fut I'exil du jardin d’Eden, du Paradis
ou Dieu avait placé 'homme apres sa
création (Gn 2, 10-14), mais d’ou il avait
été chassé apres avoir péché par
orgueil, voulant devenir comme Dieu
par ses propres moyens et avant le
temps (Gn 3,5-6). Au début de ce
pelerinage qu’est la période du Grand
Caréme, nous nous trouvons, comme
Adam apres la chute, devant les portes

Page 11|24




closes du Paradis. Mais par Sa Passion
salvatrice, le Christ, vers lequel nous
devons nous rapprocher par la priere et
dans l'humilité, nous donne de
nouveau acces a ce Paradis perdu qui
n’était quune figure du Royaume
céleste.

C’est pourquoi le Triode nous interpelle
dans le canon hymnographique de ce
dimanche, a la neuvieme ode, de la
maniere suivante: «Ayant recu du
Christ  Thumilité =~ comme  voie
d’exaltation, imitons notre modeéle de
salut, celui du Publicain, et repoussons
loin de nous la fumée de l'orgueil, pour
que notre humble cceur recoive la

grace de Dieu ». Ainsi, nous invitant a
ce pelerinage vers la Terre des vivants,
le Triode nous instruit : « Au Créateur
nous offrirons nos humbles prieres de
publicains plutét que la vaniteuse
action de graces du Pharisien, qui dans
son orgueil veut juger le prochain.
Ainsi nous obtiendrons la lumiere et la
grace de Dieu ».

— Archevéque Job de Telmessos

(1) Source internet : www.telmessos.eu/2017/02/04/dimanche-du-publicain-et-du-pharisien-2/

Job Getcha, né Thor Getcha le 31 janvier 1974 & Montréal, au Québec, est un
évéque orthodoxe, docteur en théologie et professeur. En 2013, il a été élu a la téte
de ’Archevéché des églises orthodoxes russes en Europe occidentale avec le titre
d’Archevéque de Telmessos et d’Exarque du Patriarche cecuménique. Il est
également devenu recteur de I'Institut de théologie orthodoxe Saint-Serge. En
2015, il a quitté ses fonctions a I’Archevéché pour devenir représentant du
Patriarcat cecuménique de Constantinople aupres du Conseil cecuménique des
Eglises a Genéve. En tant que théologien et professeur, Job Getcha enseigne a
I'Institut d’études supérieures en théologie orthodoxe du Centre orthodoxe du
Patriarcat cecuménique de Chambésy a Geneve et a I'Institut catholique de Paris. Il
a également écrit des ouvrages, dont “Participants de la nature divine: La
spiritualité orthodoxe a 1'age de la sécularisation”. Il a publié un livre intitulé
“Typikon décrypté”, qui explore la liturgie byzantine et aide a la compréhension du

Typikon, le livre liturgique contenant 'ordo de la célébration liturgique. W%

Page 12|24



http://www.telmessos.eu/2017/02/04/dimanche-du-publicain-et-du-pharisien-2/

Le Publicain et le Pharisien @
par le Pere René Dorenlot

Au nom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit.

N0l Dans son homélie, le Pére René
Dorenlot médite sur la parabole du Pharisien
et du Publicain, soulignant que le Caréme
nous invite a conjuguer les bonnes ceuvres du
Pharisien avec I'humilité et le repentir du
Publicain. Le Pharisien, malgré sa vie pieuse
(jeline, dime, etc.), péche par orgueil et mépris
envers les autres. Le Publicain, en revanche, se
tient dans une attitude d’humilité et de
repentir, implorant la miséricorde divine.

Le Pere Dorenlot rappelle que Dieu juge les
coeurs : ce qui lui plait, c’est un esprit brisé et
humble. La priere du Publicain, empreinte de
repentir sincere, est ainsi plus agréable a Dieu
que celle du Pharisien. Cependant, la véritable
justification ne dépend ni des ceuvres ni de nos
mérites, mais de I'amour du Christ qui seul
sauve.

En ce temps de Caréme, nous sommes appelés
a renouveler notre coeur par le repentir et a
raviver en nous la grace baptismale, pour
aimer comme le Christ nous aime. Ainsi,
pharisiens et publicains que nous sommes
tous, nous pourrons recevoir la miséricorde
divine et entrer avec foi dans la joie de Paques.

Voici un pharisien, un homme de bien. Il
jetine deux fois la semaine quand la Loi
ne le demande qu’'un jour par an, celui de
la remise de tous les péchés du peuple.
Pareillement il reverse la dime de tous ses
revenus, bien au-dela de ce qui est
demandé. Incontestablement, voici un
homme pieux et généreux.
Malheureusement le méme homme, dans
sa priere, livre et découvre son coeur.
Et il se révele de facon consternante. Il
méprise tout le monde ; personne ne
trouve grace : tous sont voleurs, injustes
ou adulteres. Lui seul se croit juste
devant Dieu et devant les hommes. Le
plus grave est qu’il se vante ainsi dans le
temple, debout devant Dieu.

Tout autre est celui qui s’humilie derriere
lui. Celui-ci prie sans méme oser lever les
yeux au ciel. Il est tout a son désarroi
intérieur. Tout en lui I'accuse ; tout le

jette aux pieds du Seigneur. Il ne peut
Page 13|24



qu'implorer Dieu d’apaiser sa colére
envers lui, tant la conscience de ses
péchés le trouble. A coup siir, la pensée
d’aller par surcroit dénigrer son prochain
ne l’effleure absolument pas.

Le pharisien et le publicain sont des
figures communes. Le  premier
représente notre tentation constante de
nous élever au-dessus des autres et de
nous justifier nous- mémes, méme
devant Dieu. L’autre au contraire montre
comment nous devons nous tenir devant
Dieu et devant les hommes, comment il
nous faut réfléchir a nos péchés et a notre
état de pécheur.

Ces deux voies sont incompatibles. Si
nous nous louons, si nous nous élevons,
nous nous excluons de toute communion
avec le prochain et par la avec le
Seigneur. Si nous choisissons la voie de
I’humilité, commencerait-elle  par
I’humiliation, si nous nous exprimons
dans le repentir, le Seigneur entend et
exauce notre priere.

Pourtant, si l'on en croit I'une des
traductions possibles de notre texte, ni
I'un ni l'autre de ces deux hommes ne
repart condamné, ni le pharisien pour
son orgueil, ni le publicain pour ses
prévarications. Simplement I'un
redescend du temple "plus justifié" que
lautre. Mais la priere du publicain aura
été plus agréable a Dieu que celle du
pharisien.

A travers notre priére Dieu juge notre
conscience. Les deux hommes étaient
montés au temple pour prier. Ils en
redescendent sous le poids dun

jugement. Sans doute reviennent-ils plus
ou moins justifiés, I'un pour la rigueur de
sa vie, 'autre pour I'humilité de son
coeur. Mais, ce qui plait a Dieu, c’est un
coeur brisé et broyé, un esprit humilié. La
superbe du pharisien ne trouve pas
d’écho en Dieu ; la détresse du publicain,
si. Et celui-ci se retrouve justifié plus que
lautre.

«Dieu seul est bon» dit Jésus au jeune
homme riche. Il est bon pour les justes et
les méchants. N’ayons jamais de pensées
d’élévation, ni sur nous-mémes ni sur nos
mérites. Bien au contraire ! Considérons
dans nos prieres notre misere et mettons
tout notre espoir en Dieu seul. Ne nous
fions pas a nos ceuvres. Il eut fallu au
pharisien ajouter aux siennes ’humilité
du publicain et dire : "je suis un serviteur
inutile." Le publicain n’avait rien a
présenter, et pour cause ; il ne pouvait
qu’offrir son repentir : "mon Dieu, sois-
moi favorable a moi, pécheur." Le
publicain pressent que la bienveillance
de Dieu, la justice de Dieu seule peut le
sauver. Il se réfugie dans la miséricorde
divine parce qu’il n’y a pas d’autre salut
pour lui.

N’est-ce pas la le chemin qui se présente
en ce proche caréme ? Imiter le pharisien
dans ses ceuvres, suivre le publicain dans
son repentir ?

Mais notre souci a nous chrétiens
aujourd’hui, est-il uniquement de
rechercher notre justification ? Celle-ci
ne nous appartient pas. Elle releve

Page 14| 24



uniquement de Dieu. C’est ailleurs qu’il
nous faut chercher.

Car, justifiés, nous le sommes. Mais
uniquement dans 'amour du Christ et
par 1’amour du Pére pour son Fils. A quoi
sert de donner tous ses biens, dit Saint
Paul ; a quoi sert méme de donner sa vie,
si je n’ai pas 'amour ? A quoi sert de dire
qu'on aime Dieu, dit saint Jean, si je
n’aime pas mon frere ? Notre repentir est
vrai et nos ceuvres sont crédibles s’ils
relevent de 'amour du Christ qui a donné
Sa vie pour le salut du monde. Autrement
dit, la justification que le pharisien ne
pensait méme pas a demander et que le
publicain implorait est offerte a tous ceux
qui aujourd’hui suivent le Christ, mort et
ressuscité pour tous.

Le publicain, lui, avait le sens du
repentir. Un repentir déja
magnifiquement exprimé par David :
"[...] O Dieu, crée en moi un ceeur pur et

renouvelle dans mes entrailles un esprit
de droiture, [...]" Cette re-création du
coeur, les saints Peres nous ont depuis
appris a la demander par nos larmes, car
les larmes du repentir nous replongent
dans les eaux baptismales. Comme le
baptéme nous recrée a l'image du
Sauveur, les larmes nous purifient a
nouveau de nos fautes et renouvellent en
nous la force résurrectionnelle de I’Esprit
Saint.

En ce Caréme il nous faut apprendre a
nous replonger dans les eaux de notre
propre baptéme par le repentir, comme il
nous faut apprendre a aimer comme
Jésus nous aime. Alors, pharisiens et
publicains que nous sommes tous, nous
pourrons implorer le salut du Christ
notre Dieu, et oser le recevoir
gratuitement le Saint et lumineux Jour
de Paques.

Amen.

Médecin d’origine protestante, le pére René Dorenlot a passé une partie de sa
jeunesse a Madagascar, ou il a rencontré son épouse Karin. De retour en France, sa
recherche spirituelle I’a conduit la cathédrale Saint-Alexandre-Nevski. C’est le Pere
Pierre Struve qui I’a chrismé en 1965, a la Crypte. Il été cinq ans le diacre de Pere
Boris Bobrinskoy auquel il a toujours témoigné de la reconnaissance pour
I’'enseignement solide qu’il lui a dispensé. Il été ordonné prétre en 1978. Pére René
a continué a exercer comme médecin tout en en assumant son sacerdoce. Que le
Seigneur bénisse Pére René, son épouse Karin et toute sa famille!

(1) Homélie prononcée en I’'an 2000. Source internet : Accueil (saintsymeon.fr) Feuillet no. 60

Page 15|24


http://saintsymeon.fr/

DIMANCHE DU PUBLICAIN

par le Pere Boris Bobrinskoy @

Au nom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit.

Dans son homélie, le Pére Boris
Bobrinskoy médite sur la parabole du Publicain
et du Pharisien, soulignant qu’elle illustre deux
types de prieres : celle de l'orgueil et de la
suffisance, et celle de 'humilité et du repentir.
Nous oscillons souvent entre ces deux attitudes,
exposés au danger du "pharisaisme spirituel”
qui nous pousse a nous élever au-dessus des
autres. Le Publicain, par son abaissement
sincere, devient un modele de priére
authentique qui ouvre les portes du Royaume de
Dieu.

Le Pere Boris rappelle que I'abaissement du
Publicain reflete 'humilité méme de Dieu, qui
s’'incarne et s’anéantit pour sauver I’humanité.
La priere du Publicain, reprise dans la tradition
comme la priere de Jésus — « Seigneur Jésus-
Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi, pécheur »
— devient un chemin de repentance, d’amour et
de communion avec Dieu et le prochain.

En ce temps de préparation au Caréme, nous
sommes appelés a combiner jeline, priére et
aumone avec une repentance sincere, sans quoi
ces pratiques perdent leur sens. Cette démarche
nous conduit a la joie de la Résurrection, ou,
transformés par T’humilité, nous devenons
réellement enfants de Dieu.

Deux types de prieres nous sont
présentées aujourd'hui dans la parabole
du Seigneur, la parabole du publicain et
du pharisien. Deux types de prieres et
nous sommes entre les deux. Deux types
de priere d’élévation, deux dialogues et
deux réponses. Les deux prieres
commencent par les mémes mots : « Oh
Dieu ». Le contenu est pourtant
tellement différent. Pouvons- nous nous
placer entre les deux ? Ne sommes-nous
pas, nous-meémes, en constante
alternance entre la repentance du
publicain et la suffisance et le mépris du
pharisien ?

C’est une parabole tres dure qui évoque,
certes, le milieu juif mais aussi
certainement plus largement lattitude
d’un chrétien, celle de nous tous, de moi
en premier. Ne sommes-nous pas en effet
satisfaits, contents, bien assurés, bien en
sécurité dans notre situation de chrétien,
de prétre, de théologien, montés sur un

Page 16| 24



piédestal, préchant, parlant et finalement
ayant bonne conscience. Peut-étre
qu’heureusement, par la providence de
Dieu, par nos propres échecs permis et
voulus par Dieu, par nos propres péchés,
nous sommes ramenés vers l'essentiel,
vers le sentiment de notre indigence, de
notre précarité, de notre vacuité, de notre
vanité.

Le mot vanité n’est pas seulement un
péché mais c’est I'état de vie de pauvreté
: « tu es malheureux, misérable, aveugle
et nu » dit le Seigneur dans la lettre a
I'Eglise de Laodicée, « ...tu dis : 'je suis
riche, je me suis enrichi et je n’ai besoin
de rien' et tu ne sais pas que tu es
malheureux, misérable, aveugle et nu »

(Apocalypse 3, 17).

Voila notre état, wvoila 1'état du
pharisaisme spirituel qui nous guette et
en face de cela nous voyons cette priere,
cette priere dans le sens le plus littéral, le
plus profond, le plus vrai du terme, cette
priere du publicain qui, comme le dit
I’Evangile, se tenait & distance. A distance
de qui, a distance de quoi, a distance du
public, du pharisien qui était en avant,
bien en évidence, priant ostensiblement
et bien sir tout le monde connaissait ses
ceuvres, ses exploits spirituels, ses jetines
prolongés, ses longues prieres, ses
aumones bien mises en évidence. Donc le
publicain se tenait a distance de lui sans
le juger, sans se permettre surtout de le
juger mais au contraire se sentant bien
indigne, bien loin de lui. Il se tenait aussi
a distance du sanctuaire quelque part
trés en arriére dans I'Eglise, tout prés
d’'une porte, osant a peine entrer et

n'osant pas lever les yeux vers le ciel, se
battant la poitrine de ses mains.

Et 13, le Seigneur nous révele la priere du
publicain, la priere de celui qui est
pécheur et qui se sait pécheur, qui ne
prétend pas se justifier, mais qui surtout
reconnait la grandeur et la sainteté de
Dieu. Ce publicain au fond de lui-méme
est un croyant, il ne se permettrait pas
d’entrer dans le sanctuaire, parce qu'’il
sait de son instinct religieux le plus
profond que rien d’'impur, comme le dit
le saint ap6tre Paul, rien d'impur ne peut
entrer dans le Royaume. Le publicain
n’attend rien. Il ne fait que battre de sa
main sa poitrine.

Et nous avons le jugement de Dieu, le
jugement du Seigneur qui est un
jugement immédiat, un jugement
inhérent a I'attitude de I'un et de l'autre.

Ce jugement est clair : « Je vous le dis,
celui-ci [le publicain] descendit dans sa
maison justifié, plutét que l'autre. Car
quiconque s’éleve sera abaissé, et celui
qui s’abaisse sera élevé ». Ces dernieres
paroles du Seigneur élargissent I’horizon
de la parabole. Elles révelent que
I’abaissement du publicain n’est pas
seulement la loi de la repentance, mais
encore qu’il est la porte unique qui peut
nous introduire dans le royaume de Dieu.
Ainsi nous chantons dans I’Eglise a partir
d’hier soir et tous les samedis de caréme,
tous les samedis soir a l'office des Vigiles
: « Ouvre-moi les portes du repentir » et
ce sont les portes uniques qui nous
introduisent dans la miséricorde, le

Page 17|24



pardon, la grace, dans la restauration que
Dieu nous donne.

Doncil n'y a pas d'autre chemin vers Dieu
et vers sa grace infinie que la miséricorde.
Mais cette miséricorde ne manifeste que
la loi de 'abaissement que nous avons
découvert chez le publicain. Il tient la téte
bien basse vers la terre, il n’ose élever les
yeux vers le ciel. Cette loi d’abaissement
est celle de Dieu lui-méme qui, pour venir
jusqu’a nous, s’abaisse, s’humilie,
s’anéantit et prend la forme du Serviteur
souffrant qui assume la nature humaine,
et devient petit enfant et homme, avec
toute la réalité humaine sauf le péché,
péché qu’il prend sur lui au baptéme dans
le Jourdain. Cela le meéne au conflit et a la
mort sur la Croix.

Il nous faut aller plus loin et découvrir
constamment dans la vie méme de Jésus
cet exemple d’humilité de la part de celui
qui n’est pas venu pour étre servi mais
pour servir et pour donner sa vie en
rancon, comme le dit Jésus lui-méme
dans I'’Evangile de Matthieu, « comme la
rancon de plusieurs » (Mt 20, 28). Il faut
revenir sans cesse a cet abaissement du
Seigneur dont I'exemple supréme est le
lavement des pieds. Quand Jésus lave les
pieds de ses disciples, il leur dit : « Si
donc je vous ai lavé les pieds, moi, le
Seigneur et le Maitre, vous devez aussi
vous laver les pieds les uns aux autres »

(Jn 13, 14).

C’est tout le mouvement du Seigneur qui
doit étre imprimé dans notre cceur, a la
fois se reconnaitre pécheur indigne ayant
absolument besoin de la miséricorde de

Dieu mais aussi se regarder les uns les
autres avec un regard d’amour, sans se
considérer supérieur a qui que ce soit.
Nous avons tous constamment cette
tendance, tendance innée en nous
malheureusement, a nous considérer
supérieurs et a nous mépriser les uns les
autres.

Et c'est par conséquent un rappel que le
Seigneur nous fait  aujourd'hui,
maintenant, dans cette préparation au
caréme, un rappel de ce que tous nos
jelines, toutes nos prieres, toutes nos
aumdnes auxquels I'Eglise nous convie et
nous appelle sont a prendre tres au
sérieux, mais en renoncant a nous-
mémes. Car tout cela n’a aucun sens si ce
n’est précédé, intériorisé par la priere de
repentance. Souvenons-nous enfin que
cette priere de repentance ouvre les
portes du Royaume et nous situe
désormais, nous crée, nous constitue
comme enfants de Dieu, fils de Dieu a
I'image du Christ lui-méme. Cette priere
de repentance du publicain deviendra le
modele de la priere de Jésus, de la priere
a Jésus, priere du coeur qui est celle de la
tradition chrétienne, de toute la tradition
orthodoxe : « Seigneur Jésus Christ, Fils
de Dieu, aie pitié de moi, pécheur ».

Cette priere nous ouvre un chemin infini
de joie et de richesse, d’acquisition de
I’Esprit Saint, a tel point que saint Paul,
lui-méme disciple et pharisien, a
laudace, dans cette épitre que nous
venons d’entendre aujourd’hui, de
proposer a son disciple Timothée de vivre
dans l'imitation de lui-méme : « Tu as
suivi de prés mon enseignement, ma

Page 18| 24



conduite, mes résolutions, ma foi, ma
douceur, ma charité, ma constance, mes
persécutions, mes souffrances () Toi,
demeure dans les choses que tu as
apprises... ».

A premiére vue, cela peut paraitre
étonnant que cet ancien pharisien se
donne d’abord lui-méme en exemple a
son disciple, son enfant spirituel, a
Timothée a qui il a imposé les mains du
sacerdoce et de I’épiscopat, et pourtant,
nous avons la l'exemple de liberté
supréme de celui qui a commencé par

(1) Homélie prononcée en 1987.

reconnaitre son propre néant et son
péché devant Dieu. Alors en fin de
compte le Seigneur 'exalte lui-méme.

Eh bien pour le moment nous n'en
sommes pas la, pour le moment nous
sommes encore dans le premier pas, le
premier pas du chemin spirituel, et
heureusement que ce premier pas nous
est apporté d'année en année, chaque fois
a nouveau. Mais apres celui- ci, il y aura
toute la suite du caréme et alors la joie et
la gloire de la Résurrection pascale.

Amen.

Source internet : Accueil (saintsymeon.fr) Feuillet no. 166

Le Pére Boris Bobrinskoy, né le 25 février 1925 a Paris et mort le 7 aofit 2020 a Bussy-en-Othe, est un
théologien orthodoxe des XXe et XXlIe siécles, auteur de plusieurs ouvrages de théologie et de liturgie.

Doyen honoraire de 1'Institut de théologie orthodoxe Saint-Serge, il a été recteur de la paroisse de la Sainte-
Trinité (crypte de la cathédrale Saint-Alexandre-Nevsky de Paris), prétre mitrophore et proto-presbytre de
I'exarchat du Patriarcat cecuménique de Constantinople.

Pendant plus de cinquante ans, de 1954 a 2006, Boris Bobrinskoy est professeur titulaire de la chaire de théologie
dogmatique de l'Institut Saint-Serge, a Paris. Membre de la commission « Foi et Constitution » du Conseil
cecuménique des Eglises et de la Commission francaise pour le dialogue théologique catholique-orthodoxe,
docteur en théologie, il suit sa formation dans la communion orthodoxe mais aussi dans le monde universitaire
catholique et protestant.

A partir des années 1970, il préside I'association radiophonique La Voix de I'orthodoxie. Il fut également un des
fondateurs de la Fraternité orthodoxe en Europe occidentale.

Il est docteur honoris causa de 1'université de Fribourg et de I'Institut de théologie orthodoxe Saint-Vladimir a
New York de I’Eglise orthodoxe en Amérique.

Page 19|24


http://saintsymeon.fr/

DIMANCHE du publicain et du pharisien

Par le Séminaire Sainte-Geneviéve

« Tout homme qui s’éléve sera abaissé, mais celui qui s’abaisse

sera élevé »

La lecture de la parabole du pharisien et
du publicain inaugure, dans la liturgie
orthodoxe, le temps de préparation au
Caréme de Paques. Dans quatre
semaines, nous entrerons, nous aussi,
dans cette période tres particuliere ou
nous contemplons, de facon encore plus
intense que le reste de ’année, le mystere
de I'abaissement du Fils de Dieu, de sa
mort et de sa résurrection.

auArn  feqrHeel

Il n’y a pas de meilleure introduction au
Caréme que cette parabole de I'Evangile
de Luc que nous venons d’entendre. Elle
bouleverse la vision commune de la
religion comme élévation individuelle ;
elle fait voler en éclats la conception
banale de la morale comme abstention
du mal et accomplissement d’actes bons.

e \
Sny gxo0d®

En fait, de cette parabole du Seigneur, je
conclus personnellement que le
christianisme n’est, au fond, ni une
religion, ni une morale, mais le fait de
croire dans l'amour sans limites du
Créateur, tout en connaissant ses propres
limites, de suivre le Christ dans son
abaissement, d’accepter le pardon de
Dieu.

Le Seigneur nous dit dans cette parabole
que son vrai disciple n’est pas celui qui ne
peche pas, qui jeline et qui paie sa dime,
mais celui qui connait ses péchés, les hait
et en a honte devant Dieu. Le vrai
chrétien n’est pas celui qui a su éviter le
mal et s’est épanoui dans la pratique de la
vertu, mais celui qui n’a d’autre espoir
que la miséricorde de Dieu, qui ne
compte plus sur Ilui-méme, mais
seulement sur la pitié du Créateur.

En fait, je déduis de la parabole de ce
jour que l'attitude du chrétien se situe
entre le narcissisme et le masochisme,
entre l'euphorie et la dépression. Le
chrétien est un réaliste : la connaissance
de ses propres faiblesses et de ses limites
est, pour lui, le début et le principe du
salut. Il se tient a distance des Ténebres
suressentielles de Dieu, non par peur,
mais dans une crainte de respect et

Page 20|24



d’amour. Il ne se met pas en avant face a
Dieu, parce qu’il est conscient de la vanité
de ses sacrifices et du caractere
potentiellement éphémere de ses vertus
et de ses exploits. Il se frappe la poitrine,
parce qu’il a honte de ses péchés, mais il
ne s’enfuit pas de devant la face de Dieu,
parce qu’il croit dans 'amour infini du
Pere. Cette attitude réaliste est appelée
humilité.

L’humilité dont je vous parle n’a rien a
voir avec le masochisme ; elle comprend
autant la conscience de sa misere que la
conviction qu’elle n’est pas un obstacle au
bonheur éternel et au salut que Dieu nous
offre. Saint Silouane du Mont Athos était

convaincu que l'’humilité est 'unique
condition du salut : « Pour étre sauvé, il
faut étre humble ». Lui qui croyait que
I’amour de Dieu pour les hommes est
sans limites, que son désir de sauver
chacun de nous est d’'une puissance
infinie, disait également que « si le
Seigneur nous aime autant, mais qu’il
nous arrive tout de méme de tomber,
c’est par manque d’humilité ». En effet,
celui qui se croit tout bas ne tombe pas ;
seuls chutent ceux qui se sont auparavant
hissés eux-mémes a des hauteurs
imaginaires. Vraiment, « tout homme qui
s’éleve sera abaissé, mais celui qui
s’abaisse sera élevé ».

(1) Source internet : www.seminaria.fr/Tout-homme-qui-s-eleve-sera-abaisse-mais-celui-qui-s-
abaisse-sera-eleve--homelie-pour-le-dimanche-du-publicain-et-du_a528.html

040

L’Evangile du jour avec les Peres de UEglise

B\ S4INT

Saint Cyprien de Célrthage
(v200-258)

« Le publicain n’osait méme pas lever les yeux vers le ciel »

Les hommes de priere doivent expriment leurs suppliques et leursdemandes avec
modestie, calme, retenue et discrétion. Rappelons-nous quenous nous tenons en
présence de Dieu. Il faut que l'attitude de notre corps, le ton de notre voix soient

Page 21|24


http://www.seminaria.fr/Tout-homme-qui-s-eleve-sera-abaisse-mais-celui-qui-s-abaisse-sera-eleve--homelie-pour-le-dimanche-du-publicain-et-du_a528.html
http://www.seminaria.fr/Tout-homme-qui-s-eleve-sera-abaisse-mais-celui-qui-s-abaisse-sera-eleve--homelie-pour-le-dimanche-du-publicain-et-du_a528.html
http://orthodoxes-parisiens.over-blog.net/article-saint-cyprien-de-carthage-le-publicain-n-osait-meme-pas-lever-les-yeux-vers-le-ciel-66987768.html

agréables aux yeux de Dieu. Il ne convient pas de s’épandre en clameurs ; il convient
de prier avec modestie et réserve.

Le Seigneur dans son enseignement nous demande de prier a ’écart, dans la solitude
et en des lieux retirés, et méme en nos chambres (Mt 14,23; 6,6), ce qui s’accorde mieux
avec la foi. Nous savons que Dieu est présent partout, il entend et voit tous les hommes,
le regard de sa majesté souveraine pénetre jusque dans le secret. Il est écrit, en effet :
« Je suis un Dieu proche et non un Dieu lointain.

Quelqu’un peut-il se cacher dans ses cachettes sans que je le voie ? Est-ceque je ne
remplis pas le ciel et la terre ? » (Jr 23,24) L’homme de priére, fréres bien-aimés, ne
doit pas ignorer comment le publicain priait dans le Temple, a c6té du pharisien. Il ne
levait pas les yeux vers le ciel avec effronterie, il ne tendait pas les mains avec insolence.
Il se frappait la poitrine, il reconnaissait ses péchés intérieurs et cachés, il implorait le
secours de la miséricorde divine.

Le pharisien, en revanche, se fiait en lui-méme. Et c’est le publicain qui amérité d’étre
reconnu juste. Car il priait sans mettre ’espérance de sonsalut dans son innocence,
puisque personne n’est innocent. Mais il priait en confessant ses péchés, et sa priere a
été exaucée par Celui qui pardonneaux humbles.

La Priere du Seigneur, § 4, 6 (trad. DDB 1982, p. 42 rev.)

| p?

Saint Jean Chrysostome
(v. 344-407)

« Prends pitié du pécheur que je suis »

Un pharisien et un publicain montaient au Temple pour y prier. Le pharisien a
commencé par énumeérer toutes ses qualités, en proclamant : « O Dieu, je te rends grace
de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes, qui sont rapaces, injustes et
adulteres, ou bien encore come ce publicain ! » Misérable sois-tu, toi qui oses porter
un jugement sur la terre tout entiere ! Pourquoi accabler ton prochain ? As-tu encore
besoin de condamner ce publicain, la terre ne t'a-t-elle pas suffi ? Tu as accusé tous les
hommes, sans exception : « Je ne suis pas comme le reste des hommes...ou bien encore

Page 22|24




comme ce publicain ; je jeline deux fois la semaine, je donne la dime de tout ce que je
possede. » Que de suffisance dans ces paroles ! Malheureux !...

Le publicain, quant a lui, avait fort bien entendu ces paroles. Il aurait pu rétorquer en
ces termes : « Qui donc es-tu, qui oses proférer de telles médisances a mon sujet ? D'ou
connais-tu ma vie ? Tu n'as jamais vécu dans mon entourage, tu n'es pas un de mes
intimes. Pourquoi manifester un tel orgueil ? D'ailleurs, qui peut attester la réalité de
tes bonnes actions ? Pourquoi fais-tu ainsi ton propre éloge, qu'est-ce qui t'incite a te
glorifier de la sorte ? » Mais il n'en fit rien —- bien au contraire -— il s'est prosterné, en
disant : « O Dieu, prends en pitié le pécheur que je suis ! » Et, pour avoir fait preuve
d'humilité, il a été justifié.

Le pharisien a quitté le Temple, privé de toute absolution, tandis que le publicain s'en
allait, le coeur renouvelé d'une justice retrouvée... Pourtant, il n'y avait 1a guere
d'humilité, dans la mesure ou 1'on utilise ce terme lorsque quelqu'un de noble s'abaisse;
or, dans le cas du publicain, il ne s'agissait pas d'humilité, mais de simple vérité, car il
disait vrai.

Source : Homélies sur la conversion, n°2 (trad. coll. Péres dans la foi, 8, DDB 1978, p. 46)

Saint Basile le Grand
(329-379)

HOMELIE DE SAINT BASILE SUR L'HUMILITE

« Notre fierté, c'est la croix du Christ »

Que le sage ne se glorifie pas de sa sagesse, que le vaillant ne se glorifie pas de sa
vaillance, que le riche ne se glorifie de sa richesse ! Alors, ou est la vraie gloire et en
quoi I'homme est-il vraiment grand ? Le prophete répond : Celui qui veut se glorifier
trouvera sa gloire s'il reconnait et comprend que je suis le Seigneur.

Voila quelle est la noblesse de 'homme, voila quelle est sa gloire et sa grandeur :
connaitre vraiment ce qui est grand et s'y unir, et rechercher sa gloire dans la gloire de
Dieu. L'Apotre dit en effet : Celui qui se glorifie, qu'il se glorifie dans le Seigneur, apres

Page 23|24




avoir dit : Le Christ a été envoyé pour étre notre sagesse, pour étre notre justice, notre
sanctification, notre rédemption. ~

Voila qu’elle est en Dieu notre fierté parfaite et exacte : ne pas se flatter de sa propre
justice, mais savoir qu'on est dépourvu de vraie justice et ne trouver sa justice que dans
la foi au Christ. Et c'est en cela que Paul se glorifie, car il méprise sa propre justice : il
recherche cette justice qui est donnée par le Christ, qui vient de Dieu et qui consiste en
la foi, pour connaitre le Christ, éprouver la puissance de sa résurrection, et communier
aux souffrances de sa passion, en reproduisant sa mort dans l'espoir de parvenir a
ressusciter d'entre les morts.

Alors, toute la prétention de 1'orgueil s'écroule. Il ne te reste plus rien, pauvre homme,
dont tu puisses te vanter, ou tu puisses mettre ta fierté et ton espérance. Il ne te reste
qu'a mortifier tout ce que tu possedes, qu'a chercher dans le Christ ta vie future. Nous
'avons par avance, nous y sommes déja, puisque nous vivons entierement par la grace
que Dieu nous donne.

Et certes, c'est 1'action de Dieu qui produit en nous la volonté et l'action, parce qu'il
veut notre bien. En outre Dieu nous révele par son Esprit sa sagesse qui a préparé notre
gloire. Et c'est Dieu qui nous donne la force dont nous avons besoin dans nos labeurs.
J'ai travaillé plus qu'eux tous, dit saint Paul ; non pas moi, mais la grace de Dieu qui
est avec moi.

Dieu nous a délivrés de tout danger au-dela de toute espérance humaine. Nous avions
recu en nous-mémes notre arrét de mort, dit saint Paul. Ainsi notre confiance ne
pouvait plus se fonder sur nous-mémes, mais sur Dieu qui ressuscite les morts. C'est
lui qui nous a arrachés a une telle mort et nous en arrachera ; en lui nous avons mis
notre espérance : il nous en arrachera encore.

Paroisse orthodoxe Saint-Benoit-de-Nursie 1
Paroisse francophone de I'Eglise Orthodoxe en Amérique E
807, avenue Sainte-Croix,
Saint-Laurent, Québec H4L 3X6

http://www.saintbenoitdenursie.ca

LIVRET A EMPORTER POUR LIRE ET MEDITER LES TEXTES CHEZ SOI.

CE LIVRET EST DISPONIBLE EN VERSION NUMERIQUE téléchargeable — pour quelques
jours seulement —SUR LE SITE INTERNET DE NOTRE PAROISSE.

Page 24|24



http://saintbenoitdenursie.ca/
http://www.saintbenoitdenursie.ca/

